

# الشريعنالسامية صَالِحَة لَكُلّ زمان وَمكان لشيخ الإسلام محمد الخضر حسين

تقديم وتحقيق و مجمعارة





الشريعة الإسلامية صالحة لكل زمان ومكان اسم السؤلف تقديم وتحقيق د/محمد عمارة تاريخ النشر يونيه ١٩٩٩ م رقم الإنساع ١١٦٥ / ١٩٩١م. الترقيم الدولي | 6 - 947 - 14 - 977 - 14 - 1. S. B. N 977

دار ثهضة مصر للطباعة والنشرو التوزيع،

٨٠ المنطقة الصناعية الرابعة .

مدينة السادس من أكتوبر

(be bà 1.) . 11 / TT . TAY : -فاكس: ۲۹٦-۲۲/۱۱.

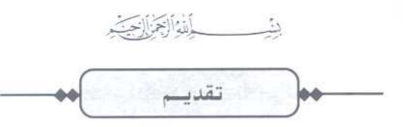
مركز التوزيع | ١٨ ش كامل صدقى - الفجالة - القاهرة E: YYAP.PO - OPAN.PO/Y.

فاكس: ٥٦-٣٠٩٥ . ٢/٥٩ . ٣٣٩٥ الفجالة ، إدارة النشر ٢١ ش أحمد عرابي - المهندسين - الجيزة

E: 3737737 - 3787437\7.

فاكس: ٢٠٤٦٢٥٧٦ . ص.ب: ٢٠ إمباية .

اسهالكتاب الناشير الركز الرئيسي



#### بقلم: الدكتور محمد عمارة

الإسلام: عقيدة وشريعة ، والعقيدة: تصديق إيماني قلبي ، يظل سرا بين الإنسان وبين الله ، سبحانه وتعالى . . أما الشريعة ، فإنها معالم الطويق الذي يسلكه الإنسان المؤمن في هذه الحياة ، ليترجم عن الاعتقاد المستكن في القلب والضمير . . ومن هذه المعالم : العبادات التي تنمي وترعى وتزكى طاعة المخلوق للخالق ، وحب العبد لمولاه . . ومنها : المعاملات التي تحكم علاقة الإنسان بالإنسان ، ونظم الاجتماع البشرى ، في مختلف ميادين هذا الاجتماع . . ومنها : منظومة القيم والأخلاق ، التي تجعل الإنسان المؤمن يجسد في سلوكه مثل الإسلام ، بالطبع والسجية ، ودوغا جبر قانون أو مخافة سلطان . .

فالشريعة ، بهذا المعنى ، وبهذه الأبعاد ، هي ترجمان العقيدة الإسلامية ، الكافلة لسعادة الإسلامية ، الكافلة لسعادة الإنسان في الدنيا ، ومن ثم في الدار الآخرة ، التي هي خير وأبقى . . وقبل الغزوة الاستعمارية الغربية الحديثة ، لوطن العروبة وعالم الإسلام ، لم يكن أحد من علماء الإسلام يشغل نفسه بالدفاع

عن الشريعة الإسلامية ، ولا يكتب ليبرهن على أنها صالحة لكل زمان ومكان – فتلك كانت بدهية من بدهيات العقل المسلم والحياة الإسلامية ، ترسخت في الواقع ، وامتحنتها تطبيقات التاريخ عبر القرون . . وكانت اهتمامات العقل المسلم منصرفة إلى تقريب الناس من تطبيق هذه الشريعة ، واستنباط الأحكام الجديدة التي تحكم مستجدات الواقع المتطور في مجتمعات الإسلام . .

ولن تجد، في الحياة الفكرية الإسلامية، دفاعا عن الشريعة، ويرهنة على صلاحبتها لكل زمان ومكان - في العصور السابقة على الغزوة الاستعمارية الحديثة - اللهم إلا إذا كان المقام مقام جدال بالتي هي أحسن مع غير المسلمين.

أما بعد الغزوة الاستعمارية الغربية الحديثة ، لوطن العروبة وعالم الإسلام ، فلقد تغير هذا الحال . .

● فثقافة الحداثة الغربية ، التي تتمحور حول الإنسان ، يدلا من التمحور حول الله ... والتي جعلت الإنسان «طبيعيا» - أي جزءا من الطبيعة - بدلا من أن يكون إنسانا ربانيا ... هذه الثقافة الحداثية قد أقامت قطيعة معرفية مع الموروث الديني ، ومنه الشريعة الإلهية ، وذهبت - بالعلمانية - إلى عزل السماء عن الأرض ، وتحرير الإنسان والاجتماع البشري من ضوابط وأحكام ومعايير وفلسفات الشرائع الإلهية ... وأعلنت ثورة إنزال الدين عن عرشه ، وإحلال هيمنة العقل محل شرائع السماء ، وقالت : «لقد أصبح الإنسان وحده مقياسا للإنسان .. ومنذ الأن فصاعدا راح

الأمل بمملكة الله ينزاح لكى يخلى المكان لتقدم عصر العقل وهيمنته ، وراح نظام النعمة الإلهية ينمحى ويتلاشى أمام نظام الطبيعة »(١)!!

وفى ركاب الغزوة الاستعمارية الحديثة جاءتنا هذه الثقافة الحداثية ، تريد عزل شريعة الإسلام عن عرشها التاريخى ، وإحلال القانون الوضعى اللاديني محل شريعتنا وفقه المعاملات الإسلامي ، لابدافع الكراهية للإسلام فحسب ، وإنما إلحاقا للعقل القانوني في بلادنا بنظيره العلماني الغوبي ، تأييدا وتأبيدا لإلحاق أمتنا وعالمنا بالمركزية الغربية في كل ميادين التبعية والإلحاق . .

- فبدأت في مصر علمنة القانون جزئيا مع تزايد النفوذ الأوربي في النصف الثاني من القرن التاسع عشر الميلادي . . عبر المحاكم الخاكم الختلطة سنة ١٨٧٥م . . ثم عمت بلوى هذه العلمنة القانونية ، في ظل حراب الاستعمار الإنجليزي سنة ١٨٨٣م . . .
- ونفس الشيء حدث بسلاد المغرب العربي ، عندما سعى
  الاستعمار الفرنسي إلى «الفصل بين الإسلام والاستعراب . .
  ودمج العادات والأعراف في القانون الفرنسي ، بدلا من اندماجها
  في القانون الإسلامي . . ليتم التمدن خارج دائرة الإسلام . .
  وفي اتجاه فرنسي خالص» (٢)!

 <sup>(</sup>١) إميل بولا (الحرية ، العلمنة : حرب شطرى فرنسا ومبدأ الحداثة) منشورات سيوف ،
 باريس سنة ١٩٨٧م . انظر هاشم صالح - مجلة «الوحدة» - المغرب - عدد فبراير
 - مارس سنة ١٩٨٣م

 <sup>(</sup>۲) محمد السماك (الأقليات بين العروبة والإسلام) ص ۵۷-٦٣. طبعة بيروت سنة ۱۹۹۰م.

إلا أن ثقافة الحداثة اللادينية مضت تكسب لها مواقع في عقول نفر من مثقفينا . .

• وعندما بدأ القانون الوضعى العلمانى يتسلل - فى استحياء - إلى بعض مـجـالس التحكيم التجـارى فى بعض الموانئ الإسلامية ، نبه الطهطاوى على هذا الخطر ، ولفت الأنظار إلى وفاء الشريعة الإسلامية بكل شئون المعاملات . . وقال : «لقد أخذت ترتب الآن ، فى المدن الإسلامية ، مجالس تجارية مختلطة لفصل الدعاوى والمرافعات بين الأهالى والأجانب ، بقوانين فى الغالب أوربية ، مع أن المعاملات الفقهية لو انتظمت ، وجرى العمل بها ،

 <sup>(</sup>۳) (الأعدال الكاملة) حـ٣ ص ١٦٥، ١٦٠، ٢٧١، ٢٢١، ٤٧٧، ٣٨٦، ٤٨٧ . دراسة وتحقيق : د . محمد عمارة . طبعة ببروت سنة ١٩٧٣م .

لما أخلّت بالحقوق . . ومن أمعن النظر في كتب الفقه الإسلامية ، ظهر له أنها لا تخلو من تنظيم الوسائل النافعة من المنافع العمومية . . إن بحر الشريعة الغراء ، على تفرع مشارعه ، لم يغادر من أمهات المسائل صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها وأحياها بالسقى والرى ، ولم تخرج الأحكام السياسية عن المذاهب الشرعية ، لأنها الأصل ، وجميع مذاهب السياسات عنها بمنزلة الفرع (٤) . . ١٠

ومع ذلك ، مضى الاستعمار يفرض علمنة القانون ، ويعزل الشريعة الإسلامية عن عرشها ، بقوة سلاح الاستعمار . . وبعبارة «القانوني» الفرنسي «جورج سوردون» : «فإن الأسلحة الفرنسية هي التي فتحت البلاد العربية ، وهذا يخولنا اختيار التشريع الذي يجب تطبيقه في هذه البلاد (٥) . .»!

 وعلى درب المقاومة - الذي ارتاده الطهطاوي - سار علماء الإسلام . . ومؤسسات العلم الإسلامي . . وجماهير الأمة . .

فكتب جمال الدين الأفغاني (١٢٥٤ - ١٣١٤ هـ - ١٨٣٨ - ١٨٩٧م): «إن علاج الخلل إغا يكون برجوع الأمة إلى قواعد دينها . . فهذا هو السبيل لبلوغ منتهى الكمال الإنساني . . ومن طلب إصلاح الأمة بوسيلة سوى هذه فقد ركب بها شططا ، وجعل النهاية بداية ، وانعكست التربية ، ونظام الوجود ، فينعكس عليه القصد ، ولايزيد الأمة إلا نحسا ، ولايكسبها إلا تعسا(٦) . . »

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق . جـ ١ ص ٤٤ ه ، ٣٦٩ . ٢٧٠ .

<sup>(</sup>٥) (الأقلبات بين العروبة والإسلام) ص ٥٧ .

 <sup>(</sup>٦) (الأعمال الكاملة) ص ١٩٧ - ١٩٩١. دراسة وتحفيق: د. محمد عمارة طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨م.

● وعلى ذات الدرب، سار الإسام محمد عبده (١٣٦٥ - ١٩٠٥ مريد ١٣٢٣هـ - ١٨٤٩ - ١٩٠٥ مر) ، فأعلن: «أن سبيل الدين ، لمريد الإصلاح في المسلمين ، سبيل لامندوجة عنها ، فإن إتيانهم من طرق الأدب والحكمة العارية عن صبغة الدين ، يحوجه إلى إنشاء بناء جديد ، ليس عنده من مواده شيء ، ولايسهل عليه أن يجد من عماله أحدا . وإذا كان الدين كافلا بتهذيب الأخلاق ، وصلاح الأعمال ، وحمل النفوس على طلب السعادة من أبوابها ، ولاهله من الثقة فيه ماليس لهم في غيره ، وهو حاضر لديهم ، والعناء في إرجاعهم إليه أخف من إحداث مالا إلمام لهم به ، فلم العدول عنه إلى غيره؟!(٧) . . .)

لكن حراب الاحتلال الاستعمارى ، استطاعت - بالترغيب والترهيب - وبالغواية التى بهرت نفرا من مثقفينا . . وبالعمالة الحضارية - التى وظفت قوما أخرين - . . استطاعت أن تبلور - فى الحاكمين والمحكومين - تيارا يرى فى الشريعة الإسلامية امنظومة قانونية تاريخية ، كانت صالحة للإعمال فى الزمن الغابر ، لكنها لا تستطيع أن تلبى احتياجات هذا العصر الحديث . . بل وأن يرى فى الإسلام صورة للنصرانية ، تقف عند العقيدة والروحانية وعلكة السماء ، ولا شأن لها بالسياسة والاجتماع والاقتصاد والنظم والحكومات . .

حدث هذا - بدرجات متفاوتة - في دوائر الفكر . . والحكم -

 <sup>(</sup>٧) (الأعمال الكاملة) جـ٣ ص١٠٩، ٢٣١: دراسة وتحقيق: د .محمد عمارة . طبعة القاهرة سنة ١٩٩٣م

بوطن العروبة وعالم الإسلام . . الأمر الذي جعل - ويجعل - من الحديث عن صلاحية الشريعة الإسلامية لكل زمان ومكان ، فريضة من فرائض العقل المسلم ، وقياما بواجب من واجبات الإسلام ، الذي لا تغنى عقيدته عن شريعته ، لأن الشريعة فيه هي ترجمان الاعتقاد ، والمنهاج الذي يسلكه المسلم إلى تحقيق هذا الاعتقاد . .

وفى هذا السياق .. وقياما بهذا الواجب الدينى ، كتب شيخ الإسلام ، والإمام الأكبر ، والعالم الأصولى المجدد الشيخ محمد الخفسر حسين (١٢٩٣ - ١٣٧٧ هـ - ١٨٧٦ - ١٩٥٨م) هذه الدراسة - التي نقدم بين يديها - عن (الشريعة الإسلامية صالحة لكل زمان ومكان) . . كتبها مقالات . . ثم جمعها في (رسائل الإصلاح)(^) .

#### \* \* \*

وإذا كنا ، رغم ظهور الآثار المدمرة لعلمنة الحياة وانجتمعات ، ورغم ظهور الآثار القاتلة في بنية النموذج العلماني للحضارة الغربية ، إذا كنا لانزال نواجه الدعوات الشرسة والمحمومة لعزل الشريعة الإسلامية عن عرش العدل والحقوق والقضاء

<sup>(</sup>٨) في ترجمة الشيخ محمد الخضر حسين، انظر ونقص كتاب الإسلام وأصول الحكم، - الذي نشرناه في هذه السلسلة - وفي التنوير الإسلامي، ص ٣ - ٣٠ . طبعة نهضة مصر سنة ١٩٩٨م، وانظر كتابنا ومعركة الإسلام وأصول الحكم، طبعة الفاهرة سنة ١٩٩٨م، أما هذه الدراسة - عن الشريعة الإسلامية - فلقاد نشرها الشيخ الخضر في الجزء الثالث من ورسائل الإصلاح، ص ١٩ - ٧٢. طبعة القاهرة سنة ١٣٥٨م، سنة ١٩٣٨م،

والمعاملات . . بل ونشهد «غلوا علمانيا» يجحد وجود حاكمية لهذه الشريعة ، عبر تاريخ الإسلام . . حتى ليصل هذا الغلو بواحد من رموزه ، إلى الادعاء بأن الحكم بما أنزل الله كان خصوصية لرسول الله ينه ، وأن الأمة قد احتلت عرش التشريع بدلا من الله منذ وفاة الرسول! . فبوفاة الرسول - بنظر هذا الغلو اللاديني - انتهت الشرعية الإلهية ، وحلت محلها الشرعية البشرية . . فيقول : «إن قبول المؤمنين للتشريع - (على عهد الرسول على انبني أساسا على الإيمان بالله - سلطة التشريع - . . وبعد وفاة النبي ينه انتهى المنزيل . . مع انعدام الوحى . . ووقف الحديث الصحيح ، فسكنت بذلك السلطة التشريعية التي آمن بها المؤمنون ، والتي كانت الأساس في قبولهم للتشريع . . وبعد ذلك ، المؤمنون ، والتي كانت الأساس في قبولهم للتشريع . . وبعد ذلك ، الى الأمة . . الله الأمة . . الله المؤمنون اللازم أن يفهم الخلفاء ويدرك الفقهاء أن الشرعية انتقلت الى الأمة . . الله المؤمنون . الله المؤمنون اللازم أن يفهم الخلفاء ويدرك الفقهاء أن الشرعية انتقلت الى الأمة . . الله المؤمنون . الله المؤمنون المؤمنون المؤمنون المؤمنون المؤمنون المؤمنون اله المؤمنون المؤمنون

فهو يعتبر وفاة الرسول في انتهاء للتزيل ، وليس اكتمالا للتنزيل ، وانعدما للوحى ، بدلا من قام الوحى ، وسكوتا للسلطة التشريعية - ذات المصدر الإلهى - بدلا من خلود هذه السلطة التشريعية الإلهية !! . .

أى أنه يحكم بالإعدام على الشريعة الإسلامية منذ وفاة الرسول و المساول المساول المساول المساول المساول المساول المساول والمساور المساور المساور

 <sup>(</sup>٩) محمد سعید العشماوی (معالم الإسلام) ص ۱۱۸، ۱۱۷. وانظر کذلك ص
 ۱۲۱، ۱۲۰ طبعة القاهرة سنة ۱۹۸۹م. وانظر - في تفنید کل دعاوی العشماوی - کتابنا (سقوط الغلو العلمانی) طبعة القاهرة سنة ۱۹۹۵م.

إذا كنا - بعد قرنين من الغزوة الاستعمارية الحديثة - قد أصبحنا نواجه «غلوا علمانيا» ، لم يجرؤ على الإعلان عنه غلاة المستعمرين والمنصرين . . فإن حاجتنا تنزايد لفقه حقيقة الشريعة الإسلامية . . وفقه معنى صلاحيتها لكل زمان ومكان . . الأمر الذي يجعل تقديمنا لهذه الدراسة «الأصولية - التجديدية» - التي كتهبا شيخ الإسلام الشيخ محمد الخضر حسين . . استجابة وتلبية لضرورة من ضرورات الفكر في هذا الواقع الذي نعيش فيه. . .

والله نسأل أن ينفع بها . . وأن يتقبلها خالصة لوجهه . . وأن يجعلها في ميزان حسنات هذا الإمام العظيم . . ،

و. مجمرف ارة

## الشريعة الإسلامية صالحة لكل زمان ومكان

#### تمهيد

يقع في وهم من لايدري ما الإسلام أن شريعته لا توافق حال العصر الحاضر ، ويبنى توهمه هذا على أن القوانين إنما تقوم على رعاية المصالح ، ومصالح العصور تختلف اختلافا كثيرا ، فالدعوة إلى بقاء أحكامها نافذة هي في نظره دعوة إلى خطة غير صالحة .

ذلك ما نقصد في هذا المقال إلى تقنيده وتفصيل القول في دفع شبهته ، حتى يشبت بالدليل المرثى رأى العين أن الشريعة الغراء تساير كل عصر ، وتحفظ مصالح كل جيل .

ولما كان التشريع الإسالامي يعتمد في معظم أحكامه على الاجتهاد ، استدعى البحث أن نصدره بكلمة في الاجتهاد ، وفي هذه الكلمة ترى شيئا من عظمة علماء الشريعة ، ولا إخالك إلا أن تقرأ البحث بدقة فلا تأتى على آخره حتى تشهد بأنهم كانوا هداة مصلحين . ونأخذ بعد بحث الاجتهاد في تقرير الأصول التي جعلت الشريعة تسع مقتضيات العصور على اختلافها ، وتقوم بحاجات الشعوب على تباعد ما بينها ، ونسوق لك الشواهد على هذا من عمل القضاة ورجال الفتوى ، حتى لا يبقى في صدرك حرج من مزاعم أولئك الذين يكتبون أو يخطبون فيما لا يعلمون .

# الاجتهاد في أحكام الشريعة

شريعة الإسلام عامة فلا يختص بها قبيل من البشر دون قبيل ، ودائمة فلا يختص بها جيل دون جيل ، وأفعال البشر على اختلاف أجناسهم وتعاقب عصورهم لا تنتهى إلى حد ، ولا تدخل تحت حصر ، ومن أجل هذا لم تنزل أحكامها في نسق واحد من التفصيل والبيان ، بل أرشدت الشريعة إلى بعضها بدلائل خاصة ، وقررت بقيتها في أصول كلية ليستنبطها الذين أوتوا العلم عند الحاجة إليها .

يتمكن العالم من استنباط الأحكام بمعرفة أمرين :

(أحدهما) الأدلة السمعية التي تنتزع منها القواعد والأحكام .

(ثانيه مما) وجود دلالة اللفظ المعتبد بها في لسبان العرب واستعمال البلغاء .

ويرجع النظر في الأدلة السمعية إلى الكتاب والسنة والإجماع ، ويتصل بهذه الأدلة أصول اختلفت فيها أنظار الأثمة ، كمذهب الصحابي ، وعمل أهل المدينة ، وشرع من قبلنا الذي لم يرد في شريعتنا ما ينسخه ، فإن الأخذ بهذه الأصول يرجع إلى التمسك بدليل منقول لا يدخل فيه العقل إلا على وجه التفهم كما يدخل في غيره من نصوص الكتاب والسنة .

ويرجع النظر في وجسوه الدلالات إلى دلالة بالمنطوق ، ودلالة بالمفهوم ، ودلالة بالمعقول . ومن متناول دلالة المعقول ذلك الأصل الكبير الذى يسمونه القياس ، ويضارع القياس في هذه الدلالة أنواع جرى فيها الخلاف بين أهل العلم ، مثل الاستصحاب ، والمصالح المرسلة ، ومراعاة العرف ، وسد الذرائع

ثم إن الأدلة قد تتزاحم في نظر المحتهد ويراها واردة على قضية واحدة ، وكل منها يقتضى من الحكم غير ما يقتضيه الأخر ، فيحتاج إلى أن ينقب عن الوجوه التي يترجح بها جانب أحدها ليعتمد عليه في تقرير الحكم .

فدخل في الأركان التي يقوم عليها الاجتهاد ، القدرة على الموازنة بين الأدلة وترجيح أقواها على ما هو دونه عند تعارضها ، فمن كان على بصيرة من الأدلة السمعية ووجوه دلالتها وطرق الترجيح بين الأدلة عند تعارضها ، فقد قبض على زمام الاستنباط ، واستعد لأن يجلس على منصة الاجتهاد .

فالاجتهاد: بذل الفقيه الوسع لاستخراج الأحكام العملية من أدلتها التفصيلية .

### شرائط الاجتهاد

قلنا : إن الاجتهاد يدور على معرفة الأدلة السمعية ، ووجوه دلالتها ، وطرق الترجيح عند تعارضها .

أما معرفة الأدلة السمعية فتتحقق بمعرفة الكتاب والسنة والأحكام المشتركة بينهما كالعلم بالناسخ والمنسوخ ، والأحكام الخاصة بالكتاب كالعلم بوجوه القراءات ، والأحكام الخاصة بالسنة كالعلم بأصول الحديث وأحوال الرواة .

وأما معرفة وجوه الدلالات فتتحقق بالفرق بين المنطوق والمفهوم ، والجحمل والمبين ، والنص والظاهر ، والعام والخاص ، والمطلق والمقيد ، والحقيقة والمجاز ، والمحكم والمتشابه ، والصريح والكناية ، والمعانى التي يدل عليها الكلام بنفسه ، والمعانى التي يراعيها البلغاء ، ويسميها علماء البيان بمستتبعات التراكيب .

فمن شروط الاجتهاد العلم باللغة والنحو والمعانى والبيان، ومجمل القول أن يكون عارفا باللسان العربي ووجوه تصرفات ألفاظه ومعانيه معرفة ترفعه بين علماء اللغة وبلغائها مكانا عاليا.

أما طرق الترجيح فمنها ما يعرف بالنظر في علوم الشريعة ، كتقديم مايتلى في الكتاب الكريم على ما يروى على أنه حديث ، ومنها ما يعرف بالبحث عن حال الرواة ، كتقديم ما يرويه البخاري على ما يرويه غيره ، ومنها ما يعرف بالنظر في علوم اللغة ، كتقديم النص على الظاهر والمنطوق على المفهوم .

#### الكتاب:

ذكرنا في شروط الاجتهاد العلم بالقرآن الكريم ولاسيما آيات الأحكام التي قدرها الغزالي(١) وابن العربي(١) بخمسمائة آية ، واقتصرا في تقديرها على هذا العدد لأنهم رأوا مقاتل بن سليمان(١) ، وهو أول من أفرد آيات الأحكام في تصنيف ، قد جعلها خمسمائة آية ، وقد نازعهم ابن دقيق العيد(١) في هذا التقدير ، وقال : مقدار آيات الأحكام لا ينحصر في هذا العدد ، بل هو يختلف باختلاف القرائح والأذهان ، وما يفتحه الله من

وجوه الاستنباط . والراسخ في علوم الشريعة يعرف أن من أصولها أو أحكامها مايؤخذ من موارد متعددة حتى الأيات الواردة في القصص والأمثال .

وقد عنى طائفة من العلماء بآيات الأحكام بعد مقاتل ، فألفوا فى تفسيرها خاصة كما فعل منذر بن سعيد البلوطى قاضى قرطبة المتوفى سنة ٣٥٥ وأبو بكر أحمد ابن على الرازى الجصاص المتوفى سنة ٣٧٠ وأبو بكر بن العربى المتوفى سنة ٢٨ ٤ وعبد المنعم بن محمد المعروف بابن الفرس المتوفى سنة ٩٩٥ .

#### السننة

أوردنا في شروط الاجتهاد العلم بسنة رسول الله على ، وقد اختلف أهل العلم في القدر الذي فيه كفاية ، فقال أبو بكر بن العربي في كتاب المحصول : هي ثلاثة آلاف حديث ، ونقل عن أحمد بن حنبل (٥) أن الأصول التي يدور عليها العلم ينبغي أن تكون ألفا ومائتين ، ويذهب ابن القيم (٢) إلى أن الأصول التي تدور عليها الأحكام خمسمائة حديث ، وهي مفصلة في نحو أربعة آلاف حديث .

والحق في جانب من يقول: إنه لا يحق الاجتهاد إلا لمن كان عالمًا بما اشتملت عليه مجاميع السنة كالأمهات الست وما يلحق بها من الكتب التي التزم مصنفوها الصحة فيما يروون، إذ من المحتمل أن يوجد فيها ما يدل على الحكم صراحة ويأتي الاستنباط بما يخالفها، وكان أهل العلم فيما سلف إنما يرجعون بالواقعة إلى الاستنباط بعد أن يبحثوا جهد استطاعتهم فلا يظفروا بأية أو سنة تنص على حكمها ، في كتاب القضاء لأبي عبيد (٧) أنا بكر الصديق كان إذا ورد عليه حكم نظر في كتاب الله تعالى ، فإن وجد فيه ما يقضى به قضى به ، وإن لم يجد في كتاب الله نظر في سنة رسول الله ينه فإن وجد فيها ما يقضى به قضى به ، فإن أعياه ذلك سأل الناس هل علمتم أن رسول الله ينه قضى فيه بقضاء فرعا قام إليه القوم فيقولون قضى فيه بكذا وكذا ، فإن لم يجد سنة سنها النبي ينه جمع رؤساء الناس فاستشارهم ، فإذا اجتمع رأيهم على شيء قضى به ، وكان عمر يفعل ذلك .

والحديث الذي يرويه أحد الأثمة ويصله بما ينبئ عن صحته ، يسوغ للفقيه متى عرف مذهب الراوى في التعديل أن يعتمد على تصحيحه ، ومن هذا القبيل ما يرويه البخارى ومسلم في صحيحيهما . وأما مايروى في الكتب التي لا تخلو من الضعيف ، فلا بد له من النظر في سند الحديث والبحث عن سيرة من يجهل حاله حتى يكون على بينة من أمره .

#### علوم اللغة العربية:

أخذنا في شروط المجتهد أن يكون قائما على علوم اللغة العربية ، بحيث يبلغ في فهم الكلام العربي مبلغ العرب الناشئين في الجاهلية أو في صدر الإسلام ، قال أبو إسحاق الشاطبي (^) «لاغني للمجتهد في الشريعة عن بلوغ درجة الاجتهاد في كلام العرب بحيث يصير فهم خطابها طبعا غير متكلف» .

وقد يقع في خاطرك أن شرط الاجتهاد في اللسان العربي يجعل رتبة الاجتهاد في الشريعة بمنزلة المتعذر، فإنه يقتضى أن يسلك الفقيه في البحث عن معانى الألفاظ وأحكامها ووجوه بلاغتها الطرق التي سلكها أثمة تلك العلوم، ولا يكفيه أن يأخذ من القاموس أن النكاح مثلا يطلق على الوطء والعقد، ومن كتاب سيبويه أن الخفض يكون بالجوار، ومن دلائل الإعجاز أن تقديم المعمول أو تعريف المسند يفيد القصر، حتى يتتبع كلام العرب بنفسه ويقف على صحة إطلاق النكاح على الوطء والعقد، ويظفر بشواهد كثيرة يحفق بها قاعدة الخفض بالجوار، وشواهد أخرى يعلم بها أن تقديم المعمول أو تعريف الطرفين يفيد الحصر، وتكليفه بأن يبلغ في علوم اللغة هذه الغاية يشبه التكليف بما لا تسعه الطاقة.

#### وجواب هذا:

أن الجنهد في الشريعة لابدله من أن يرسخ في علوم اللغة رسوخ البالغين درجة الاجتهاد ، وله أن يرجع في أحكام الألفاظ ومعانيها إلى رواية الثقة وما يقوله الأثمة ، وإذا وقع نزاع في معنى أو حكم توقف عليه فهم نص شرعى تعين عليه حينئذ بذل الوسع في معرفة الحق بين ذلك الاختلاف ، ولا يسوغ له أن يعمل على أحد المذاهب النحوية أو البيانية في تقرير حكم إلا أن يستبين له رجحانه بدليل .

فالجتهد في أحكام الشريعة وإن ساغ له التقليد في العلوم التي هي وسائل الاستنباط ، يجب عليه أن يكون في معرفتها بمكانة

سامية ، حتى إذا جرى اختلاف في رتبة حديث أو قاعدة عربية احتاج إلى تطبيقها ، جرد نظره لاجتلاء الحقيقة دون أن يقف وقفة الحائر أو يتمسك بأحد الآراء على غير بينة .

#### أصول الفقه:

مسائل علم الأصول منها مايستمد من النظر في الكتاب والسنة ، ومنها ما يستمد من النظر في علوم اللغة العربية ، فيمكن لمن تضلع من موارد الشريعة ورسخ في فهم لسان العرب ، أن يدرك هذه الأصول بنفسه كما أدركها الأئمة الذين نهضوا بالاجتهاد قبل أن يدون علم الأصول ، ولكن الوصول إلى مسائل الأصول وهي مدونة أسهل على الطالب من أن يبذل جهده في استقرائها ويرسل فكره في اقتناصها ، باحثا عنها في أبواب متفرقة ، وموارد متشعبة ، وعلى أي حال كان طالب الاجتهاد في الأحكام لا يستقيم له هذا المنصب إلا أن ينظر في الأصول نظر الباحث المستقل ، بحيث لا يبنى في الاستنباط على الاستصحاب أو سد الذرائع مشلا ، ولايقرر الحكم اعتمادًا على عمل أهل المدينة أو مذهب الصحابي ، متابعة لمن يقول بحجيتها ، فالاجتهاد في الأصول بمنزلة الأساس للاجتهاد في الأحكام على أصول قررها أمامه وتلقاها منه بتقليد .

فالحق مع من لم يرض لمدعى الاجتهاد إلا أن يرسخ فى أصول الفقه ويبحث مسائله بنظر قائم بنفسه ، حتى لا يعتمد فى الاستنباط إلا على أصل رأى كيف تشهد به البينة وتقوم عليه الحجة .

#### المقله:

يظهر في بادئ الرأي أن ليس من شروط الاجتهاد المطلق معرفة الأحكام التي استنبطها الفقهاء من دلائل الشريعة ، ذلك لأنها صادرة عن اجتهاد ، فيجب أن يكون الاجتهاد متقدما عليها في الوجود ، فهو مستقل عنها ، وجائز أن يتحقق بدونها ، ولو قدرنا ناشئا درس علوم اللغة حتى أصبح في ذوقه وفهمه لدقائق العربية كالعربي الخالص ، ثم أقبل على التفقه في الكتاب والسنة حتى عرف مقاصد الشريعة ، لأمكنه استنباط الأحكام من دلائلها كما استنبطها العلماء من قبل أن تدون المذاهب والأراء . والتحقيق أن معرفة المذاهب ودرس أحكام الفقه مربوطة بأصولها عما يخطو بالعالم في سبيل الاجتهاد خطوات سريعة لو لا دراسة الفقه على هذا الوجه لأنفق في بلوغها مجهودًا كبيرًا وزمنا طويلا. ثم إنه يأمن العثار والخطأ في الفتوى أكثر مما إذا لم يدرس أقوال الأئمة من قبله ، وهذا مايراه طائفة من الأصوليين كأبي حامد الغزالي إذ قال: «إنما يحصل الاجتهاد في زماننا بممارسة الفقه ، فهو طريق تحصيل الدربة في هذا الزمان»

وهذا محمل ما ينقل عن السلف من حث الفقهاء على معرفة اختلاف أهل العلم من قبلهم ، قال هشام بن عبد الله الرازى (٩) : من لم يعرف اختلاف الفقهاء فليس بفقيه ، وقال عطاء (١٠) : لا ينبغى لأحد أن يفتى الناس حتى يكون عالمًا باختلاف الناس ، فإنه إن لم يكن كذلك رد من العلم ماهو أوثق من الذي في يديه ؛ وقال سفيان بن عيينة (١١) : أجرأ الناس على الفتوى أقلهم علما

باختلاف العلماء . وقال سعيد بن أبي عروبة(١٢) : من لم يسمع الاختلاف فلا تعده عالما .

ولا يقصدون بهذا حفظ مجرد الخلاف ، بل القصد أن يعرف أقوال السلف ومداركها .

#### مواقع الإجماع:

يذكر الأصوليون في شرط المجتهد أن يكون عارفا بمواقع الإجماع، وهذا في الواقع شرط لصحة الاجتهاد بالفعل، وليس بشرط في بلوغ رتبة الاجتهاد، وإنما أخذوا هذا شرطا لصحته لئلا يقرر الفقيه حكما يخرج به عن الإجماع، إذ كل فتوى يخرق بها صاحبها الإجماع هي في نظر أئمة الدين باطلة، وقد خفف الإمام الغزالي في هذا الشرط فقال: ليس من واجبه أن يحفظ المسائل التي وقع عليها الإجماع، فالواقعة التي علم أنها كانت موضع اختلاف، والحادثة التي يعرف من حالها أنها وليدة عصره ولم يقع لها مثيل في العصور المتقدمة، له أن يجتهد ويفتي فيهما بما قام الدليل على رجحانه وإن لم يكن ملما بالمسائل التي انعقد عليها الإجماع.

فإن وقعت الواقعة ولم يكن قد بلغه أنه جرى فيها اختلاف ، ولم يثق بأنها وليدة عصره ، بحث ما استطاع ، فإن لم يقف على أنها مسألة مجمع عليها ، تناولها بالاجتهاد وفصل لها حكما مطابقا

#### القياس:

هل يعد في شروط المجتهد أن يكون بمن يقول بأصل القياس؟

هذا مايراه أبو إسحق الإسفرائيني (١٣) ، وعزا إلى الجمهور أنهم قالوا : إن نفاة القياس لا يبلغون درجة الاجتهاد ، وأخذ به إمام الحرمين(١٤) وقال : علماء الشافعية لا يقيمون لأهل الظاهر وزنا .

ومن أهل العلم من لم يتمسك بهذا الشيرط، وعد الظاهري الذي تحققت فيه الشروط الآنفة في قبيل أهل الاجتهاد، وينبني على هذا أن يكون خلافهم معتداً به، فلا إجماع فيما خالفوا فيه من الأحكام، وهذا ماذكر الأستاذ أبو منصور البغدادي (١٥) أنه الصحيح من مذهب الشافعية، وقال ابن الصلاح (١٦١): إنه الذي استقر عليه الأمر،

وسنسوق في مقام أخر الأدلة على أن القياس أصل من أصول الشريعة الغراء .

#### العدالة والاستقامة:

ليست العدالة شرطا لتحقق وصف الاجتهاد في نفسه ، وإنما هي شرط في قبول فتوى المجتهد ، إذ الفتوى من قبيل الاخبار ، والنفس لا تركن إلى خبر الفاسق ، ومن يعمل سوءًا يسهل عليه أن يقول زورًا ، والتقوى هي التي تحمل المجتهد على التروى في تفصيل الحكم ، فلا يلفظ بالفتوى إلا بعد النظر في الواقعة وما يترتب عليها من مصالح أو مفاسد ، ثم يعود إلى قواعد الشريعة فيفصل لها حكما يطابقها ، قال مالك بن أنس (١٧) : ربما وردت على المسألة فتمنعني من الطعام والشراب والنوم ، فقيل له : يا أبا عبد الله والله ما كلامك عند الناس إلا نقرٌ في حجر ، ما تقول شيئًا إلا تلقوه منك . قال : فمن أحق أن يكون هكذا إلا من

كان هكذا . وقال : ربما وردت على المسألة فأفكر فيها ليالى . وكان إذا سُئل عن المسألة يقول للسائل : انصرف حتى أنظر فيها ، فينصرف السائل ويجعل مالك يردد النظر في المسألة ، فقيل له في ذلك ، فقال : إنى أخاف أن يكون لى من المسائل يوم وأي يوم! وكذلك كان السلف من الصحابة والتابعين ، يكرهون التسرع في الفتوى ، ويود كل واحد منهم أن يكون غيره قد كفاه أمرها ، حتى إذا رآها قد تعينت عليه بذل جهده في تعرّف حكمها ثم أفتى .

## بناء الشريعة على حفظ المصالح ودرء المفاسد

القوانين العادلة هي التي تقوم على رعاية حفظ المصالح ودرء المفاسد، ولا يختلف علماء الإسلام في أن أحكام الشريعة قائمة على رعاية هذين الأصلين، وإذا كانت المصالح والمفاسد قد تخفى في بعض ما يشرع على أنه عبادة فإن الأحكام المشروعة لغير العبادات من آداب الاجتماع ونظم المعاملات والجنايات لا تقصر العقول السليمة عن إدراك أسرارها، ومن الميسور تقريرها على وجه يظهر به فضل الشريعة السماوية على القوانين الوضعية.

يقرر الباحثون عن حكمة التشريع من علمائنا أن المصالح أربعة أنواع: اللذات وأسبابها ، والأفراح وأسبابها ، وأن المفاسد أربعة أنواع: الآلام وأسبابها ، والغموم وأسبابها ، ويسمون اللذات والأفراح بالمصالح الحقيقية ، وأسبابها : المصالح المجازية ، كما يسمون الآلام والغموم المفاسد الحقيقية ، وأسبابها المفاسد المجازية ، ويذكرون أن المصالح المحضة كالمفاسد المحضة نادرة الوجود ، وأكثر الوقائع ماتجتمع فيه المصلحة والمفسدة ، فما كان مصلحة محضة فحكمه الإذن قطعًا ، وما كان مفسدة محضة فحكمه النهى بلا مراء ، فأما ما يكون مصلحة من ناحية ومفسدة من ناحية أخرى ، فالشارع الحكيم ينظر إلى الأرجح منهما ويفصل الحكم على قدر الأرجحية ، فما رجحت مصلحته على مفسدته أذن فيه على وجه

الإباحة أو الندب أو الوجوب . وما رجحت مفسدته على مصلحته نهى عنه على وجه الكراهة أو التحريم .

## التفقه في الأدلة السمعية :

ذكرنا فيما سلف أن من أحكام الشريعة ما يدل عليه أية أو سنة صريحة : كتحريم الجمع بين الأختين ، والقضاء للذكر في الإرث بمثل حظ الأنثيين ، والقصاص ، وقطع يد السارق والسارقة ، وهذا النوع من الأحكام لا يختلف أئمة الدين في أنه شريعة عامة باقية ، ولا يجوز لولى الأمر إهماله ولا أن يستبدل به غيره .

وربما دعت الضرورة إلى إرجاء إقامة الحد ، كما أخر الإمام على رضى الله عنه القصاص من قتلة عثمان مرتقبًا وقتًا يتمكن فيه منهم وهو آمن من عصبيتهم . وفي سنن أبي داود أن النبي ينهى أن تقطع الأيدى في الغيزو ، وروى أن عسمر بن الخطاب كتب إلى الناس: أن لا يجلدن أمير جيش ولا سرية ولا رجل من المسلمين أحدًا وهو غاز حتى يقطع الدرب قافلا ، لئلا تلحقه حمية الشيطان فيلحق بالعدو .

وقد تطرأ حال عامة تجعل ولى الأمر فى ريب من أن تكون واقعة أخذ المال خفْية من قبيل السرقة المفروض فيها حد القطع ، فيكف يده عن إجرائه ، وقد روى أن عمر بن الخطاب إخراج أسقط قطع يد السارق فى عام الجاعة لأن الحاجة كانت غالبة ، فمن المحتمل القريب وقتئذ أن يكون الدافع إلى السرقة اضطراره إلى ما يسد رمقه وينقذه من النهلكة . ولا يلحق عمل هذا الحال أن تعتل أذواق قوم وتساورهم شهوات طائشة فيقيموا هذه الأذواق مقام العقل ، وتلك الشهوات مقام المصلحة ، فينكروا ما فرض الإسلام على الزاني أو شارب الخمر من عقوبة . وعلى حكماء الأمة أن يعالجوا هذه الأذواق حتى تسلم من مرضها ، ويقوموا تلك الشهوات حتى تعود إلى حال اعتدالها .

يُدخل الاجتهاد الأدلة السمعية على النحو الذي ذكرنا، ويُدخلها من جهة الإطلاق والتقييد. أما الإطلاق فكما قال تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَأْكُلُوا الرّبا أَضَعَافًا مُضاعَفة ﴾ (١٨) فأطلق الأثمة في تحريم الربا، وعدوا قوله تعالى «أضعافًا مضاعفة» من قبيل ما روعي فيه حال ماكانوا يفعلون وقت نزول الآية، ومن أدلة هذا الإطلاق قروله تعالى ﴿ وَإِن تُبْسَتُم فَلَكُم رُءُوسُ أَمُوالكُم ﴾ (١٩) فهو صريح في حرمة الربا كثيره وقليله.

ومن أمثلة هذا أن الله تعالى حرم على الرجل نكاح ربيبته فقال ﴿ وربائبكُمُ اللاتي في حُـجـوركُم مَن نَسائكُمُ اللاتي دَخَلْتُم بهن ﴾ (٢٠) وظاهر الآية أن الحرمة بنت الزوجة التي تكون في حجر الزوج ، ولكن الأئمة تفقهوا في هذا الوصف فلم يظهر فيه أثر للتحريم فأولوه على أنه من قبيل الأوصاف التي ترد في الكلام البليغ من جهة أنها الحال الغالبة في الموصوف ، وأفتوا بتحريم الربيبة على زوج أمها وإن لم تكن في حجره .

وأما التقييد فكحديث النهى عن بيع<sup>(٢١)</sup> الماء ، فقد خصصه الإمام مالك بآبار الصحراء التي تتخذ في الأرضين غير المتملكة ، فيكون صاحبها الذي حفرها أولى بها ، فإذا قضى منها وطره ورويت ماشيته ترك الفضل للناس من غير ثمن ، واستند الإمام في هذا التخصيص وصرف النهى عن بيع الماء في الأرض المملوكة إلى الأصل الذي ورد به السمع وانعقد عليه الإجماع ، وهو أنه لا يحل مال أحد إلا بطيب نفس منه .

ومن أمثلة هذا الباب حديث دشاهداك أو يمينه(٢٢)» .

فظاهر الحديث أن اليسمين حق على كل منكر ، ولكن الإمام مالكًا قيده بحال ما إذا كان بين المتقاضيين خلطة ، وإغا قيده بقاعدة درء المفاسد ، إذ أخذ الحديث على إطلاقه يجرئ السفهاء على أهل الفضل فيستطيعون أن يوجهوا عليهم متى شاءوا دعاوى ، ويقفوهم للحلف إيلامًا وامتهانًا .

يقيد المجتهد النصوص أو يطلقها على ماتقتضيه الأدلة السمعية والأصول الشرعية ، ولا يصرف نظره عن النص جملة إلا أن يثبت لديه أنه منسوخ ، أو يعارضه ما هو أقوى سندا أو دلالة ، أو يكون الحكم صربوطا بشيء على أنه علة مشروعيته ، وتزول هذه العلة فيتبعها الحكم وتدخل الواقعة في نص آخر ، أو تحتاج إلى حكم من المجتهد يطابقها .

ومثال هذا أن النبي على ترك صلاة التراويح في جماعة وقال في وجه تركها «ولم يمنعني من الخروج إليكم إلا أني خشيت أن تفرض عليكم صلاة الليل فتعجزوا عنها(٢٣)». وقد زالت بوفاته

عليه الصلاة والسلام الخشية من أن تفرض عليهم ، ولهذا أقامها عمر بن الخطاب بعد ، وقال «نعم البدعة هذه» .

وقصر الحكم على حال وجود العلة متى كان منصوصًا عليها أمر واضح لا شبهة فيه . وقد يجى الحكم مجردًا من ذكر العلة فيقررها المجتهد استنباطًا ويجعل الحكم مقصورًا على حال هذه العلة المستنبطة ، ومن هذا القبيل أن المؤلفة قلوبهم قد ذكروا في آية مصارف الزكاة ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ للفُقراء والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم ﴾ (٢٤) الآية ..

فرأى بعض الأثمة أن علة جعلهم في مصارف الزكاة الحاجة في بداية الإسلام إلى تكثير أنصاره ، أما حين قويت شوكته ، وكثر أتباعه وحماته ، فقد زالت الحاجة إلى تأليف الخالفين ، وسقطوا من مصارف الزكاة .

ومن أقوال الرسول ينظي ما يحمله المحتهد على أنه صادر منه بصفة الإمامة لا أنه حكم عام كسائر أحكام الشريعة التي يراد بها التبليغ ، ومثال هذا قوله ينظي في غزوة حنين «من قتل قتيلا فله سلبه (٢٥) ه فإن من الأثمة من يذهب في هذا إلى أنه تصرف من جهة الإمامة ، وأنه منظور فيه إلى ما اقتضته المصلحة في تلك الغزوة ، فلقائد الجيوش من بعده أن لا يجعل سلب القتيل للقاتل حيث لم تدع إلى ذلك مصلحة ، ولهذا النوع من أقواله عليه الصلاة والسلام ناحية يرجع بها إلى التشريع ، وهي أنه يجوز لولى الأمر أن يجتهد ويقول «من قتل قتبلا قله سلبه» أسوة برسول الله يناه ، ولا يرده عن هذا القول أن السلب من الغنيمة ، والغنيمة

في أصلها ملك للمجاهدين ، أو أن هذه المنحة تنقص الإخلاص وتجعل بعض الجند يقاتل للسلب لا لإعلاء كلمة الله .

هذه من الوجوه التي يدخل فيها الاجتهاد الصحيح عند التفقه في الأدلة السمعية ، وهاهنا قد تزل أقدام بعض الناظرين في عبجل ، أو يفتضح بعض من يكيدون للشريعة من طريق التأويل ، حيث يعمدون إلى بعض النصوص الشرعية ويذهبون في تفسيرها مذهبًا يخرجون به عن مقاصد الشريعة ، أو ينقضون به أصلا من أصولها .

وجمهور أهل العلم على أن الأحكام المقررة بطريق السمع وليس للمجتهد أن يتعداها هي ما جاء في كتاب أو سنة أو إجماع، وقول الصحابي فيما لا يقال بالرأى هو من قبيل المرفوع (٢١) فهو داخل في السنة ، أما قوله الذي يمكن أن يكون اجتهادا فليس بحجة تقطع غيره عن الاجتهاد، لأن الصحابي غير معصوم عن الخطأ، ولأن الصحابة كانوا يختلفون فيما بينهم من غير إنكار، ومايقع في موطأ مالك، من ذكر قول الصحابي في مقام الاحتجاج إنما يأتي به الإمام في معنى التأييد لاجتهاده أو للترجيح بين الأخبار عند اختلافها . قال القاضي أبو بكر بن العربي في شرح حديث اعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المن من سنن الترمذي : «أمر بالرجوع إلى سنة الخلفاء، وهو يكون على أمرين : الصحابة ، قيقدم فيه الخلفاء الأربعة أو أبو بكر وعصر، وإلى هذه النزعة كان ينزع مالك ، ونبه عليه في الموطأ» .

واعتماد الإمام مالك على عمل أهل المدينة فيما لا مجال للرأى فيه أو فيما كان طريقه النقل المستفيض كالصاع والمد والأذان والإقامة يرجع إلى الاحتجاج بالسنة ، فإن العادة تقتضى أن يكون عملهم هذا من زمن النبى يميلي ، إذ لو تغير عما كان عليه زمن الوحى لعلموه ، وإذا قدم عمل أهل المدينة الذى هو في معنى السنة على خبر الأحاد فإنما قدم على خبر الأحاد سنة يراها أمنن سندًا وأقوى . وأنكر بعض أصحابه أن يكون قد وقع منه تقديم عمل أهل المدينة على الحديث الصحيح ، قال أبو بكر بن العربي في كتاب العارضة "ومن لا تحصيل له من أصحابنا يظن أن مالكا يقدم عمل أهل المدينة على الحديث الصحيح ، ولم يفعل ذلك يقدم عمل أهل المدينة على الحديث الصحيح ، ولم يفعل ذلك بعملهم وفتواهم".

لا يدخل الاجتهاد في النصوص الحكمة إلا بنحو الإطلاق أو التقييد على مقتضى الأصول الصادقة ، وهذا واضح بنفسه فيما إذا كان النص قرآنًا أو سنة متواترة ، أما خبر الآحاد فإن لم يره المجتهد معارضًا لأصل آخر وجب العمل به عند أئمة الدين بلا مراء ، كما أخذ عمر بن الخطاب في يخبر عبد الرحمن بن عوف في أخذ الجزية من المجوس ، وهو قوله على «سنوا بهم سنة أهل الكتاب (\*)» .

أما إذا ورد خبر الأحاد فيما يظهر معارضًا لقاعدة أو قياس صحيح فهذا موضع نظر أهل العلم واختلاف آرائهم ، فمنهم من

<sup>(</sup>۵) في صحيح البخاري

يقدم الحديث على الأقيسة والقواعد ، يظهر هذا من قول الإمام الشافعي (٢٧) : إذا صح الحديث عن رسول الله على قاضربوا بقولى الحائط ، وقبوله : إذا صح الحديث عن رسول الله على وصح الإستاد به فهو المنتهى ، وقال محمد بن إسحاق بن خزيمة (٢٨) : لاقول لأحد مع رسول الله على إذا صح الخبر .

ونجد آثارًا كثيرة عن الصحابة تدل على أنهم كانوا يتركون القياس لخير الواحد ، كما ترك عمر بن الخطاب القياس في الجنين لخير حمل بن مالك في إيجاب غرة عبد أو أمة وقال لولا هذا لقضينا فيه برأينا(\*) وروى أنه توك القياس في تفريق رية الأصابع على قدر منافعها حين روى له حديث «في كل أصبع عشر من الإبل(٢٩)» .

ويقول بعض المتمسكين بالحديث في كل حال: إنه لا يوجد حديث ثابت على خلاف القياس الصحيح ، وحيث جاءت الشريعة باختصاص بعض الأصناف بحكم يفارق به نظائره ، فلا بد أن يختص ذلك الصنف بوصف يوجب اختصاصه بالحكم وعنع مساواته لتلك النظائر ، لكن الوصف الذي اختص به الصنف قد يظهر لبعض الناس ويخفي على بعض ، فمن رأى شيئًا من الشريعة مخالفًا للقياس فإنما هو مخالف للقياس الذي انعقد في نفس الأمر ، وقد جاء هؤلاء إلى كل ما جاءت به السنة من أحكام : كالمساقاة والمزارعة وبيع

<sup>(</sup>ک) رواه أبو داود

العرايا(\*) ، وبسطوا في بيان الفرق بينها وبين أفراد القياس الذي ادُّعي أنها جاءت على خلافه .

والواقع أن الذين يسمون مثل المساقاة والسلم والمصراة (\*\*) خارجة عن القياس يعترفون بأنه انضم إلى هذه الأبواب ما جعلها تخالف سائر أفراد القاعدة التي يبدو لأول النظر أنها من مشمولاتها . وهذا عز الدين بن عبد السلام (٣٠) يقول في قواعد المصالح هأمر الله تعالى بإقامة مصالح متجانسة ، وأخرج بعضها عن الأمر إما لمشقة ملابستها وإما لمفسدة تعارضها ، وزجر عن مفاسد متماثلة ، وأخرج بعضها عن الزجر إما لمشقة اجتنابها ،

ومن أهل العلم من يقدم القاعدة والقياس الذي تكون مقدماته قاطعة على خبر الواحد ، وقد تردد أصحاب الإمام مالك في مذهبه : فروى عنه أصحابه العراقيون تقديم القياس على الخبر ، وروى عنه المدنبون والمغاربة تقديم الخبر على القياس ، والتحقيق أن للإمام في كل حديث يتعارض مع القياس نظرًا خاصًا ، فيقدم مثلا الحديث الذي تعضده قاعدة أخوى كحديث العرايا : عارضته قاعدة الربا وعضدته قاعدة المعروف .

فقد أريناك أيها القارئ النبيه كيف كان علماء الإسلام يرعون عند التفقه في الكتاب والسنة قاعدة حفظ المصالح ودرء المفاسد،

أن يهب الرجل الأخر النخلة ثم يتأذى دخوله لها فيحرص ثمرها ويشتريها منه يتمر..

<sup>(\*\*)</sup> المصواة هي التي صرى لبنها أي حبس وجمع فلم يحلب أبامًا ، وقد جاء في الحديث الشريف أن مشتريها متى أحتلبها بكون بحبر النَّظرين [ما أن يسكها أو يردها وضاع نمر .

وأن ما جاء به القرآن والسنة من الأحكام المفصلة كفيل بحفظ مصالح الوقائع أو درء مفاسدها ، وفي استطاعة الراسخين في العلم أن يبينوا ما حفظته من المصالح أو درأته من المفاسد بيانًا كافيًا .

وإذا كان من لازم الأحكام العادلة حفظ المصالح أو درء المفاسد، فلبس من شرط كل حكم أن يتغير باختلاف العصور أو المواطن، فان الواقعة قد تشتمل بطبيعتها على مصلحة أو على مفسدة لا يختلف حالها باختلاف العصور والمواطن، فيكون لها حكم واحد لا يتغير إلا أن يتغير حال الواقعة نفسها. ومن الذي يعقل أن يكون القصاص مثلا زاجرًا عن الفتل مقللا لوقائعه في عصر أو من موطن دون آخر ؟

والحقيقة أن حكم الواقعة إنما يتجدد عندما تتغير طبيعة الواقعة ، وأن الحكم المشروع للواقعة بحق قد يبقى حكمها العادل ولو مضت عليه أحقاب ، حتى يعرض لها من الأحوال ما يستدعى تفصيل حكم غير ما شرع لها أولا ؛ ومن تيسر له أن يدرس ما فصلته الشريعة من أحكام محكمة - وهى فيما يرى أقل ما شرعته في ضمن أصول وقواعد - عز أن يجد فيها حكما يتعلق بواقعة يختلف حالها باختلاف الزمان والمكان ، وإذا وجد العالم الراسخ في فهم مقاصد الشريعة واقعة علق عليها الشارع حكمًا ، ثم تغير حالها بعد إلى حال تقتضى تغير الحكم اقتضاء ظاهرًا ، كان له أن يرجع بها إلى أصول الشريعة القاطعة ويقتبس لها من هذه الأصول حكمًا ، يطابقها ، ومثال هذا أن النبي بين فهي عن منع النساء من الخروج إلى المساجد ، فإذا نظر المجتهد إلى علة النهى عن

منعهن وجدها المحافظة على مصلحة المرأة من سعيها إلى المسجد وحضورها صلاة الجماعة وانتفاعها عا تسمع من قرآن أو خطبة ، ولم يكن في خروجها لعهده عليه الصلاة والسلام مفسدة تستدعى المنع ، فإذا جاء عهد يكثر فيه تعرض السفلة من الرجال للنساء ، وحدثت وقائع تدل على أن سلطان الدين أصبح ضعيف الأثر في نفوس هؤلاء وهؤلاء ، فقد أخذت واقعة خروج المرأة إلى المسجد حالا غير الحال التي كانت عليه في زمن النبوة وانضم إلى مصلحة خروجها مفسدة ، فللمجتهد أن ينظر في هذه المفسدة ويقيسها بالمصلحة ليعلم أيهما أرجح وزنًا ، ثم يرجع بالواقعة إلى أصول الشريعة ويستنبط لها حكما براعي فيه حالتها الطارئة .

وربما نظر الفقيه في مثل هذا نظرة مستعجل فبخطئ المرمى، وهذا ما جرى لمروان بن الحكم حين قدم خطبة العيد على الصلاة نظرًا إلى أن الناس كانوا في عهد النبوة والخلافة الرشيدة يجلسون بعد صلاة العيد لسماع الخطبة ، فلم يكن في تقديم الصلاة على الخطبة من بأس ، ولكنهم صاروا بعد ذلك العهد يكتفون بالصلاة ويدّعون سماع الخطبة ، كما قال مروان معتذرًا لأبي سعيد الخدري اإن الناس لم يكونوا يجلسون لنا بعد الصلاة فجعلتها قبل الصلاة ، وقد خالفه الصحابة والأئمة من بعدهم في ترك هذه السنة لأنهم رأوا أن هذا تصرف في أمر من قبيل العبادات التي يجب أن تقام كما وردت عن الشارع ، على أن مفسدة خروج الناس قبل سماع الخطبة يمكن درؤها بوعظهم وإرشادهم إلى البقاء بالمسجد حتى انتهائها ، وقد حضرت صلاة العيد في السنة بالمسجد حتى انتهائها ، وقد حضرت صلاة العيد في السنة بالمسجد حتى انتهائها ، وقد حضرت صلاة العيد في السنة بالمسجد حتى انتهائها ، وقد حضرت صلاة العيد في السنة بالمسجد حتى انتهائها ، وقد حضرت صلاة العيد في السنة بالمسجد حتى انتهائها ، وقد حضرت صلاة العيد في السنة بالمسجد حتى انتهائها ، وقد حضرت صلاة العيد في السنة بالمسجد حتى انتهائها ، وقد حضرت صلاة العيد في السنة بالمسجد حتى انتهائها ، وقد حضرت صلاة العيد في السنة بالمسجد حتى انتهائها ، وقد حضرت صلاة العيد في السنة بالمسجد حتى انتهائها ، وقد حضرت صلاة العيد في السنة بالمسجد حتى انتهائها ، وقد حضرت صلاة العيد في السنة بالمسجد حتى انتهائها ، وقد حضرت صلاة العيد في السنة بالمسجد حتى انتهائها ، وقد حضرت صلاة العيد في السنة بالمسجد حتى انتهائها ، وقد حضرت صلاة العيد في السنة بالمسجد حتى انتهائها ، وقد حضرت صلاة العيد في السنة بالمسجد حتى التهائها ، وقد حضرت صدي الشارع ، علي أن منت عن الشارع ، على أن منتهائها ، وقد حضرت صدي التهائها ، وقد حضرت صدي الشارع ، على أن منتهائها ، وقد حضرت صدي الشارع ، على أن منتهائها ، وقد حضرت صدي الشارع ، على أن منتهائها ، وقد حضرت صدي الشارع ، وقد حضرت عن الشارع ، وقد حضرت صدي الشارع ، وقد خوا بالمدرد ، وقد خوا بالمدرد ، وقد خوا بالمدرد ، وقد خوا بالمدرد ، وقد بالمدر

الماضية بأحد المساجد الكبيرة في القاهرة فوقف الإمام قبل الصلاة وذكّر الحاضرين بعدم الخروج قبل انقضاء الخطبة ، فامتثلوا .

فالتفقه في الكتاب والسنة على النحو الذي يحفظ الحقوق ويسير بالأمة في أهدى سبل المدنية إنما يستطيعه من امتلاً بعلوم القرآن والحديث، وخاض في حكمة التشريع وعرف مقاصد الشارع، وقدر المصالح والمفاسد بميزانها الصحيح

# ♦♦ الأصول النظرية الشرعية ◘♦

لم يختلف المسلمون في أن الشريعة الإسلامية نزلت لتقرير أحكام الوقائع ، فلا واقعة إلا لها حكم مدلول عليه بالنص أو بأصل من الأصول المستمدة من النصوص .

أما الأحكام المستفادة من النصوص ، فهى الأحكام المأخوذة من الكتاب والسنة كتحريم الميسر ، ومنع القاضى من أن يقضى وهو غضبان ، وجواز الشفعة للشريك . وقد أريناك بوجه عام أن كل ما قرره الشارع من أحكام مفصلة هو دائر بين حفظ المصالح ودرء المفاسد . وسنتناول بإذن الله تعالى القول في هذه الأحكام بتفصيل كلما اقتضى المقام بيانها ،

وأما الأحكام المدلول عليها بأصول عامة فيستبين أمرها بالنظر في هذه الأصول، وهو ما أزمعنا البحث عنه منذ الآن. وسترى من هذه الأصول كيف تيسر للشريعة أن لا تدع واقعة من غير حكم، وكيف تتحرى بالأمة أرشد طرق المدنية وأعدل نظم القضاء. واحتواء الشريعة على أصول عامة، وتناول الأصول لما لا يتناهى من الوقائع نما يزيدنا تفقها في قوله عليه الصلاة والسلام ابعثت بجوامع الكلم، (٢٦) ويضع في أيدينا معجزة مازال كثير من الناس عنها في غطاء، وهي شريعة سمحة حكيمة تتناول كل ما يكن تصوره من الحوادث على تباعد المواطن واختلاف الأجيال.

وما جاءت عل هذا النحو إلا لأن رسالة المبعوث بها عامة كما قال الله تعالى ﴿ وَمَا أَرْسُلْنَاكَ إِلاَّ كَافَّةُ لَلْنَاسِ بَشْيَرًا وَنَذَيْرًا ﴾(٣٢)

ونحن نعلم أن الألفاظ وضعت للدلالة على ما في النفس، فمتى أتى المتكلم بلفظ شأنه أن يدل على ما في نفسه ويستبين منه المخاطبون قصده، وقف عنده صواء كانت دلالته بالمنطوق أو المفهوم، أو بمقتضى المعنى أو بقرينة حال أو عادة مطردة. ويكفى في الخطاب الموجه إلى الناس كافة أن يفهمه القوم المستنيرون منهم، وهم الذين يبلغون سائر الطبقات ما فيه من أحكام وحكمة، وإذا كان هذا شأن المتكلم بلغة العرب بل شأن المتكلمين بألسنة غيرها فيما يظهر، فمن حكمة الشريعة العامة الخالدة أن تسلكه في إرشادها وفيما تسنه من أحكام لا تنقضى وقائعها.

والأصول التى تريد البحث عنها فى هذا المقام هى : القياس ، والاستصحاب ، ومراعاة العرف ، وسد الذرائع ، والمصالح المرسلة ، والاستحسان :

# القياس

حقق علماء الإسلام أن لكل حكم شرعى حكمة تلائم شرعه ، ومرجع الحكمة إلى رعاية المصالح والمفاسد ، وقد قرر المحققون كأبى إسحاق الشاطبي وغيره أن أحكامه تعالى معللة بمصالح العباد ، وهذا معروف باستقراء موارد الشريعة كقوله تعالى ﴿ وَلَكُمْ فِي القصاص حياةً يا أولي الألباب ﴾ (٢٣) وقوله تعالى ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لَلْذِي أَنْعُمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَأَنْعُمْتَ عَلَيْهُ أَمْسِكُ عَلَيْكُ

زوجك واتق الله وتُخفي في نفسك ما الله مُبديه وتخشى الناس والله أحقُ أن تخشاه فلما قضى زيد منها وطرا (٢١) وقوله على في وجه طهارة الهرة (إنها في الطوافين عليكم والطوافات (٢٥) وقوله في وجه منع بيع الشمرة قبل بدو صلاحها «أرأيت إذا منع الله الشمرة بم يأخذ أحدكم مال أخيه (٢٦)».

وإذا كانت الأحكام المنصوص عليها قائمة على رعاية المصالح، فإذا قرر الشارع للواقعة حكما ونبه في الآية أو الحديث على وجه المصلحة المناسبة لتقريره ، أو كان ذلك الوجه ظاهرًا ظهورًا لا نحوم عليه شبهة ، صح للمجتهد أن يعمد إلى كل واقعة تحقق فيها ذلك الوجه من المصلحة ويسوى بينها وبين الواقعة المنصوص عليها فيما علقه عليها الشارع من حكم ، وذلك ما تسميه بالقياس .

فالقياس أن يعمد المجتهد إلى حكم أمر معلوم فيثبته لأمر أخر لاشتراك الأمرين في علة الحكم. ومثال هذا أن النبي على قال الاستناجي اثنان دون واحد (٣٧)، وعلة هذا النهي أن الاثنين إذا تناجيا دون رفيقهما قد يقع في نفسه أن حديثهما في شأنه ويحدث له من الظنون ما يكدر صفو الإخاء بينهم، وللفقيه متى اطمأن إلى هذه العلة أن يقرر حرمة محادثة اثنين بلسان لا يعرفه الثالث متى كانا يحسنان لسانا يعرفه رفيقهما ، لأن علة النهى متحققة في هذه الصورة تحققها في المناجاة .

فأى عالم يتلو قوله تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِي للصَّلاةِ من يوم الجُمُعة فاسْعُوا إلى ذكر الله وذروا البَّيْع ﴾ (٢٨) ولا يفهم أن علة الأمر بترك البيع عند النداء للصلاة كونه شاغلا عن أدائها؟ وهذه العلة موجودة في غير البيع نحو الإجارة بلا فارق ، فيصح إلحاقها بالبيع في منعها عند النداء لصلاة الجمعة .

وأى عالم يسمع قوله عليه الصلاة والسلام «لايبيع بعضكم على بيع بعض(٣٩)» ولا يفهم أن علة النهى ما يحدثه هذا البيع من التقاطع والعداء ، ثم ينتقل بوسبلة العلة إلى حرمة استئجاره على إجارته

وإنما جعلنا الفياس في صدر البحث من نوع دلالة اللفظ بالمعقول ، لأن اللفظ إذا دل بمقتضى وضعه على حكم واقعة وعرفت علة الحكم ، فإن العقل متى وجد هذه العلة متحققة في واقعة أخرى ، أدرك أن حكمها حكم الأولى ، نظرًا إلى أن الشارع يسوى بين الواقعتين حيث اشتركنا في الوصف المؤثر في الحكم وتماثلنا فيه من كل وجه ،

فالقياس أصل من أصول الشريعة ، وبه اتسع نطاقها ، وصارت تتناول من الوقائع ما لا يتناهى . قال الإمام أحمد بن حنبل : لا يستغنى أحد عن القياس . وقال إبراهيم النخعى ((المسيء الشيء بالشيء ونقيس شيء نُسأل عنه نحفظه ، ولكنا نعرف الشيء بالشيء ونقيس الشيء بالشيء . وقال الشعبى ((المه) : إنا نأخذ في زكاة البقر فيما زاد على الأربعين بالمقاييس . وقال المزنى ((المه) : الفقهاء من عصر رسول الله يُنظِق إلى يومنا استعملوا المقاييس في الفقه في جميع الأحكام في أمر دينهم ، قال : وأجمعوا أن نظير الحق حق ونظير الباطل باطل . وقال ابن عقيل الحنبلي ((المه) : قد بلغ التواتر المعنوى عن الصحابة باستعمال القياس وهو قطعي ، وحقق أبو إسحاق الشاطبي أن أصل العادات ((اله) الانتفات إلى المعنى أي أنها معقولة الحكمة ، واستدل على هذا بأمرين :

<sup>(، )</sup> يعنى بالعادات ما سوى العبادات

أحدهما: الاستقراء ، فقال : إنا وجدنا الشارع قاصدا لمصالح العباد ، والأحكام العادية تدور معها حيثما دارت ، فترى الشيء الواحد يمنع في حال لا تكون فيه مصلحة ، فإذا كانت فيه مصلحة جاز .

ثانيهما: أن الشارع توسع في بيان العلل والحِكَم في تشريع باب العادات ، وأكثر ما علل بالمناسب الذي إذا عرض على العقول تلقته بالقبول ، ثم قال : ففهمنا من ذلك أن الشارع قصد منها اتباع المعانى لا الوقوف على النصوص .

جرى العمل بالقياس لعهد الصحابة رضى الله عنهم، ثم التابعين، وظهر العمل عليه في العراق لعهد الإمام أبي حنيفة (١٤) وأصحابه أكثر من ظهوره في الحجاز فاستكثروا منه وبرغوا فيه، وما زال الناس بأخذون بالقياس إذا لم يجدوا في الواقعة نصاحتي جاء إبراهيم بن سيار النظام (٥٠) المتوفى سنة ٢٢١ فأحدث القول بإنكار القياس زاعما الاستغناء عنه بالنظر إلى ما يدعونه من وصف الفعل بالحسن أو القبح الذاتبين، قال أبو القاسم عبيد (١٤) ابن عمر في كتاب القياس: ماعلمت أن أحدا من البصريين ولا غيرهم عن له نباهة سبق إبراهيم بن سيار النظام إلى القول بنفي القياس والاجتهاد، ولم يلتفت إليه الجمهور، وعمن خالفه في ذلك فريق من زعماء المعتزلة كأبي الهذيل (١٤) وبشر بن المعتمر (١٤٥).

وظهر بعد هذا داود بن على الأصبهاني (٥٠) المتوفى سنة ٢٧٠ ونشأ بظهوره مذهب الظاهرية ، وروى عنه أنه كان ينكر القياس إلا

ان يكون جليًا وهو ما يكون المقيس فيه أولى بالحكم من المقيس عليه كتحريم ضرب الوالدين قياسًا على التأفيف الثابتة حرمته في قوله تعالى ﴿ فَلا تَقُل لَهُما أَفَ ﴾ (٥١) أو مساويا كحرمة إتلاف مال اليتيم باللبس قياسًا على أكله الثابتة حرمته بقوله تعالى ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُوالَ الْيَتَامَى ظُلُما إِنَّما يَأْكُلُونَ في بطونهم نارًا وسيصلون سعيرًا ﴾ (٥٠) ، وهذان النوعان يسميهما الأصوليون مفهوم الموافقة . وأجاز بعضهم القياس الذي وقع النص على علته خاصة ، وأنكروا ما كانت علته مستنبطة

وجاء بعد هؤلاء أبو محمد على بن حزم الأندلسى (٥٣) المتوفى سنة ٤٥٦ فوقف فى جمود وأنكر أن تكون أحكام الشريعة معللة ، وبني على هذا الرأى الجامد إنكار القياس جملة ولم يفرق بين جلى وخفى ، وبين ما كانت علته منصوصة وما كانت علته مستنبطة ، قال فى كتابه الإحكام : ذهب أهل الظاهر إلى إبطال القياس جملة وهو الذى ندين الله به ، والقول بالعلل باطل ، وقال : لا يشرع الله شيئًا من الأحكام لعلة أصلا ، فإذا نص الله تعالى أو رسوله بين على أن أمر كذا بسبب كذا أو من أجل كذا أو لأنه كان كذا فعندى أنه جعل ذلك سببا للشيء فى ذلك الموضع خاصة ، ولا توجب تلك الأسباب شيئًا من تلك الأحكام فى غير تلك المواضع ألبتة . وأغلظ القول على القائلين بالقياس وحمل عليهم حملة جافية . والناظر فى الشريعة بتدبر ، القائم على سير واعتمد على غير دليل .

تحدث أبو بكر بن العربى في كتاب العارضة عن طائفة الظاهرية وقال: وغُرِّبهم رجل كان عندنا يقال له ابن حرّم ، انتدب لإبطال النظر وسند سبل العبر ، ونسب نفسه إلى الظاهر اقتداء بداود وأشياعه ، واعتمد الرد على الحق نظما ونثرا . ثم أورد القاضى أبو بكر أبيانا في الرد عليه ، ومما يقول في الأبيات :

إن الظواهر معدود مواقعها فكيف تحصى بيان الحكم في البشر فالظاهرية في بطلان قولهم كالباطنية غير الفرق في الصور كلاهما هادم للدين من جهة والمقطع العدل موقوف على النظر هذى الصحابة تستمرى خواطرها ولا تخاف عليها غرة الخطر وتعمل الرأى مضبوطًا مأخذه وتخرج الحق محفوظًا من الأثر

بالغ ابن حزم في إنكار القياس وجحوده أن تكون أحكام الشريعة معللة ، وادعى أن نصوص الشريعة وافية بكل مايحتاج إليه من أحكام ، وقد خرج بهذه النزعة عن طريقة السلف ، ولم يرتضها منه المحققون من الخلف ، وجمهور أهل العلم يتمسكون بأصل القياس وإن كانوا يختلفون في بعض ضروبه ، وهؤلاء اختلفوا في تقدير الأحكام المستفادة من النصوص ، قمنهم من يراها قلبلة بالنسبة لما يؤخذ من طريق الأقيسة ، حتى قال إمام الحرمين : إن النصوص لا تفى بعشر معشار الشريعة ، وسائرها مأخوذ من طريق القياس ، وقال قوم منهم ابن تبعية (١٤) : إن النصوص وافية بمعظم أحكام العباد ، والبقية مشروعة على طريق القياس .

وقد يكون اختلافهم في هذا التقدير راجعًا إلى اختلافهم في

فهم النصوص وفيما تتناول من معان ، فبعضهم لا يتعدى في تفسير اللفظ صورة واحدة ، وغيره يذهب في تأويله إلى معنى واسع ويجعله شاملا لصور شتى ، فالخمر المحرمة بالكتاب - مثلا- يحملها بعضهم على عصير العنب خاصة ، وعليه فما لا يكون من عصير العنب من المسكوات يرجع في حرمته إلى دليل أخر كالقياس . ويذهب أخرون إلى أن الخمر في القرآن يتناول كل مسكو ، واستدلوا على هذا بحديث مسلم «كل مسكر خمر» فعلم من الحديث أن لفظ الخمر لم يكن عندهم مخصوصًا بعصير العنب ، فيكون المسكر من غير عصير العنب محرما بنص الآية ، سواء أكان الحديث مبينًا لمعنى الخمر لغة أم مبينًا له على مقتضى عرف الشارع ، فإن الشارع يتصرف في اللغة ، ومن تصرفاته فيها أن يستعمل اللفظ فيما هو أعم من معناه كما يستعمله فيما هو أخص منه .

ونحن لا تنكر أن من أنصار القياس من أوردوا في الاستدلال على صحته ما يقصر عن أن يفيد علما أو يكسب ظنا ، كما أن منكرى القياس ساقوا آيات وأثارًا تعسفوا في جعلها أدلة على بطلانه ، وإنما يقصد بتلك الآيات والآثار الآراء التي لا تستند إلى علم ، والأقيسة التي تتكئ على غير أصل ، كقياس الذين قالوا (إنما البيع مثل الربا) وأما القياس بمعنى الحكم على الشيء بحكم نظيره الموافق له في المعنى المقتضى للحكم بدون فارق فذلك مالا يختلف أولو الألباب في صحته ، قال ابن قيم الجوزية : وهل يستريب عاقل في أن النبي إلى الما القاضى بين

اثنين وهو غضبان (٥٥) إنما كان ذلك لأن الغضب يشوش عليه قلبه وذهنه ويمنعه من كمال الفهم ، ويحول بينه وبين إنعام النظر ، ويعمى عليه طريق العلم والقصد ، فمن قصر النهى على الغضب وحده دون الهم المزعج ، والخوف المقلق ، والجوع ، والظمأ الشديد ، وشغل القلب المانع من الفهم ، فقد قل فقهه وفهمه .

فالقياس أصل في الشريعة أصيل ، وإذا تعرض له نفر بعقول غير راجحة أو بقلوب غير عامرة بالتقوى ، فابتغوه وسيلة إلى أحكام تتبرأ منها الشريعة ، فقد بليت النصوص - وهي حقائق كالصبح إذا أسفر - بأمثال هؤلاء ، فخرجوا بها عن مقتضى الحكمة والبلاغة ، وجاءوا في تأويلها بما يشاكل عقولهم ويرضى شهواتهم .

قال الإمام الشافعي إناج ولا يكون لأحد أن يقيس حتى يكون عالمًا عا مضى قبله من السنن ، وأقاويل السلف ، وإجماع الناس واختلافهم ، ولسان العرب ، ويكون صحيح العقل ، حتى يفرق بين المشتبه ، ولا يعجل بالقول ولا يمتنع من الاستماع عن خالفه ، لأن له في ذلك تنبيها على غفلة ربما كانت منه أو تنبيها على فضل ما اعتقده من الصواب .

#### الاستصحاب

يجد الإنسان في نفسه أنه إذا تحقق عدم شيء أو وجوده كان على ظن من استمرار ذلك الشيء على ما تحقق فيه من عدم أو وجود، ويبنى على ذلك الظن أعمالاً ليس من شأنه أن يفعلها في حال ما إذا كان في شك من استمرار الشيء على العدم أو

الوجود ، فإذا ناقش أحد في مراسلة الشخص عن عرف وجوده ، وزعم أن مثل هذه المراسلة يكفى فيها أن يكون على شك من استمرار وجوده ، فإنه لا يستطيع أن يناقش في أن من اشترى حيوانًا غائبًا مثلاً كان قد رأه من قبل ، ودفع ثمنه ، أنه اعتمد على ظن استمرار حياته ، ولا يستطيع أن يناقش في أن من اقتحم بصبيته مفازة مغبرة الأرجاء دون أن يحمل معه ماءً كافيًا إنما اعتمد على ظنه بقاء ما عرفه فيها من آبار نابعة ، ولولا ما يغلب على ظن الأب العطوف من حياة ابنه الغائب في سفر لما كان يبيت إلا في قلق وحيرة ، وإنك لتجلس إلى الإنسان العاقل وتساله عن شخص عرف أحواله ثم انقطع عنه شهرًا أو سنة في تحدث عنها بكلام من لا يشك في أنها واقعة في الحال ، فيقول هو موسر أو بائس ، له ولد أو لا ولد له ، بينه وبين فلان عداوة أو صداقة .

وظن الإنسان لاستمرار ما تحقق عدمه أو وجوده ، منبه إلى أن الأصل في عدم الشيء أو وجوده الاستمرار حتى يقوم الشاهد على انقطاعه ، وهذا الأصل عا نظر إليه الفقهاء عند تقرير الأصل الذي يسمونه «الاستصحاب» .

الاستصحاب: أصل من أصول الشريعة التي تجعل العلماء في فسحة ، وتخلصهم من مواقف الحيرة ، وهو أصل منفق على العمل به في الجملة وإن اختلفوا في بعض ضروبة ، قال القرطبي<sup>(٥٦)</sup>: «القول بالاستصحاب لازم لكل أحد ، لأنه أصل تنبني عليه النبوة والشريعة ، فإن لم نقل باستمرار حال تلك الأدلة لم يحصل العلم

بشيء من تلك الأمور» . واستمرار حال أدلة النبوة والشريعة من الاستصحاب الذي لا يختلف العقلاء في صحته ، ولا يتطرق إليه الريب في حال .

ونحن لا نقصد في هذا المقام إلى بسط القول بذكر مذاهب الفقهاء في الاستصحاب وتقرير أدلتها ، فموضع ذلك كتب الأصول ، والقصد أن تتحدث عنه بمقدار ما يستبين القارئ حقيقة أصل من الأصول التي جعلت مجال الاجتهاد فسيحًا ، وطريق الفتوى مهدة ، ولا تتجلى حقيقته إلا ببيان أقسامه وضرب المثل لكل قسم منها ، وذلك مانتحراه في هذا المقال :

الاستصحاب: ثبوت أمر في الزمن الحاضر بناء على ثبوته فيما مضى ، فالأمر الذي علم وجوده ثم طرأ الشك في عدمه فالأصل بقاؤه ، والأمر الذي علم عدمه ثم عرض الشك في وجوده ، فالأصل استمراره في حال العدم ، فمن تزوج فتاة على أنها بكر ثم ادعى بعد البناء بها أنه وجدها ثببًا لم تقبل دعواه إلا ببينة ، لأن حال البكارة ثابت من حين نشأتها ، فيستصحب إلى حين البناء حتى تقوم على عدمه البينة . ومن اشترى طائرًا أو كلبًا على أنه يحسن الصيادة ، وادعى بعد أنه وجده غير متعلم لها ، سمعت دعواه هذه إلا أن تدفع ببينة ، لأن حال الحيوان في الأصل عدم معرفة الصيادة حتى يُعلمها ، فإذا وقع فيها تردد استصحب الأصل حتى يقوم الشاهد على ثبوتها .

والاستصحاب كسائر الأصول التي يستخلصها المجتهد من استقراء جزئيات كثيرة من موارد الشريعة ، ويرجع بمقتضى ما ذكره علماء الأصول إلى أربعة أقسام:

أحدها: استصحاب ماهو حكم الأشياء في الأصل حتى يقوم الدليل على ما يخالفه ، وبيان هذا أن كثيرًا من أئمة الشريعة ذهبوا إلى أن الأشياء في الأصل خالية من الحُكْم ؛ أي أنها لا توصف يشيء من الأحكام الشرعية من الوجوب والحرمة والندب والكراهة والإباحة ، ومقتضى هذا رفع الحرج والإئم عن الفعل والترك ، ورجح فريق أنها على الإباحة . ومآل القولين واحد ، فإن الحرج في الفعل والترك مرفوع على كلا المذهبين ، وإنما يمتاز مذهب الإباحة بأنه صريح في التخيير ، أما مذهب انتفاء الأحكام فغايته رفع الحرج ، ورفع الحرج لا يستلزم التخيير في الأمر لاحتمال أن يكون مكروها . ورأى أخرون أنها على المنع . وأدلة هذه المذاهب مسبوطة كما ذكرنا في كتب الأصول .

وتظهر فائدة الخلاف في الأشياء التي لا يجد المحتهد على حكمها من دليل . أو الأشياء التي تتعارض عندها الأدلة ولا يبدو له في جانب أحدها وجه من الترجيح .

فهذه الأشياء يرجع بها كل فريق من أصحاب هذه المذاهب إلى استصحاب ما يراه أصلا للأشياء ، فهذا يستصحب فيها انتفاء الحكم فتلحق بما لا حرج فيه ، وذاك يستصحب فيها الإباحة فتكون من قبيل الخير في فعله وتركه ، والآخر يستصحب فيها المنع فتدخل فيما لا يجوز الإقدام عليه ، وقد يسبق إلى ظنك أن القول بانتفاء الأحكام واستصحاب هذا الانتفاء فيما لا يطلع له المجتهد على حكم ، يجعل بعض الأفعال خالية من أحكام الشريعة ، فيدفع هذا الظن بأن المجتهد يصل به الدليل المعتد به في نظر الشارع إلى أن مالا

يجد له حكما في نص أو قياس ، يستصحب الأصل الذي هو انتفاء الأحكام الخمسة المقتضى رفع الحرج ، فيرجع إلى أن حكم الشارع فيه رفع الحرج في الفعل والترك .

هذا: وقد اختار كشير من المحققين أن الأصل في الأشياء الإباحة ، فهي على التخيير حتى ينهض الدليل على ما سواه من كراهة أو حرمة أو ندب أو وجوب ، فإذا عرض لهؤلاء أو للقائلين بأن الأصل انتفاء الأحكام أمر ، اجتهدوا في تعرف حكمه من الأدلة السمعية أو القياس ، فإن لم يظفروا به هنالك استصحب الأولون فيه الإباحة ، واستصحب الآخرون رفع الحرج والإثم ، ومقتضى هذا الأصل أن كل ما يوجد في هذا الكون من جماد أو نبات أو حيوان ولم يرد في الشرع ما يقتضى النهى عن تناوله واستعماله ، يكون من قبيل المأذون فيه .

ذلك ضرب من الاستصحاب؛ وهنا ضرب آخر وهو استصحاب ما دل الشرع على ثبوته كملك الأرض أو البضاعة عند تحقق المقتضى له ، وحل النكاح بعد امتلاك العصمة ، وشغل الذمة عند التزام مال أو إتلافه ، فإذا عرض شك في الملك أو حل النكاح أو شغل الذمة ، ألغى الشك وقضى باستمرار الملك حتى تقوم البيئة على نفيه ، ويبقاء العصمة حتى يعلم انقطاعها ، ويبقاء الذمة مشغولة بما التزمت ، وقيمة ما أتلفت حتى تثبت براءتها بإقرار أو بيئة .

والقضاء بيقاء الملك أو العصمة أو شغل الذمة مع عروض الشك فيها ، يستند إلى استصحاب ما دل الشرع على ثبوته قبل حال الشك ، فصار بعد حال الشك بمنزلة المعلوم . ولم يختلف أهل العلم في العمل بهذا الضرب من الاستصحاب إلا أن يقوم تجاهه ما يراه المجتهد أقرب دلالة وأظهر حكمًا .

ذانك ضربان من الاستصحاب ، وهنا ضرب ثالث وهو استصحاب العدم الأصلى : كأن يدعى الشريك أو المضارب أن المال لم ينتج عنه ربح ، فتقبل دعواه استصحابًا للأصل الذي هو عدم الربح إلا أن يثبت الربح ببينة . ومن مثله أن يشترى المضارب صنفًا من البضائع فيدعى صاحب المال أنه تهاه عن شراء هذا الصنف ، وينكر المضارب ، فالقول للمضارب استصحابًا للأصل الذي هو عدم النهى . وهذا الضرب من الاستصحاب لا يخالف في العمل به أحد من أهل العلم إلا أن يصرفه عنه دليل أظهر منه وأقوى .

تلك ثلاثة أضرب من الاستصحاب ؛ وهنا ضرب رابع منه وهو أن يعلم ثبوت أمر عقلى أو حسى بإحدى طرق العلم ، ثم يقع الشك في زواله فيستصحب بقاؤه وتجرى الأحكام على هذا الاستصحاب حتى يحصل العلم أو الظن بزواله ، ومن أمثلته الدائرة أن يفقد شخص فيقوم بعض من شأنه أن يرثه مدعيًا وفاته مطالبًا بقسم ما ترك من مال ، فترد دعواه بأن حياة ذلك الشخص كانت قبل الفقد معلومة ، فتستصحب فيما بعد حتى يقوم الشاهد بوفاته .

وهذا الضرب من الاستصحاب يعمل عليه كثير من أئمة الفقه ، وخالف في حجيته أثمة آخرون ، وذهبوا فيه مذاهب وسعتها كتب الأصول بحثًا واستدلال . تلك أربعة أضرب من الاستصحاب، وهنا ضرب خامس يسمى استصحاب الإجماع، وهو أن يكون الأمر بحالة ويتفق فيه على حكم ثم يتغير إلى حالة أخرى، فيستصحب حكم الإجماع في الأمر بعد تغيره حتى يقوم اللليل على أن له حكما غير ما انعقد عليه الإجماع والمثال الذي يوضحه: مناظرة جرت بين أبي سعيد البردعي وداود الظاهري في ببع أم الولد، قال داود الظاهري: قد اتفقنا على جواز بيعها قبل العلوق بالحمل، فمن زعم أن بيعها بعد الولادة لا يجوز فعليه الدليل. فقال أبو سعيد: قد اتفقنا على منع بيعها على منع بيعها خاصل، فمن زعم أن بيعها الدليل.

بعض أهل العلم ورده أخرون .

ذلك الاستصحاب وتلك أقسامه ، وقد استنبط الفقهاء استصحابًا آخر هو على عكس الأول ويسمى الاستصحاب المقلوب ، وحقيقته ثبوت أمر في الزمن السابق بناء على ثبوته في الزمن الحاضر ، وللمالكية فتاوى مبنية على رعايته ، كمسألة الوقف الذي لايدرى بعد البحث أصل مصرفه وشرط واقفه ، ولكنا نجده في الزمن الحاضر يصرف على حالة ، إذ قالوا : إن هذه الحالة تستصحب فيما قبله ويحمل على أن مصرفه في الأصل هكذا ، وتكون الحالة التي يصرف عليها صحيحة حتى تقوم البينة على عدم مطابقتها لما صدر من الواقف ، وكمسألة الزوج يغيب عن زوجته دون أن يترك لها نفقة ثم يقدم فتطالبه بما أنفقت في غيبته ، فيدعى أنه كان في مدة الغيبة معسرًا ، وتدعى هي أنه كان في مدة الغيبة معسرًا ، وتدعى هي أنه كان

موسرًا ، إذ قالوا : إنه ينظر إلى حال قدومه من عسر أو يسر وتستصحب في زمان الغيبة ، فان قدم موسرًا عد في الغيبة ذا يسار وقضى عليه بما تطلب الزوجة من النفقة . فهاهنا ثبت أمر وهو يسار الزوج في الزمن السابق ، أعنى زمن الغيبة ، بناء على ثبوته في الزمن الحاضر أي زمن قدومه ، بالاستصحاب .

وإنما يعتمد المجتهد على الاستصحاب بجميع أقسامه بعد أن ينظر في الحادثة ولا يجد لها حكمًا في نص أو قياس ، قال الخوارزمي (٥٧) في كتاب الكافي: «الاستصحاب آخر مدار الفتوى ، فإن المفتى إذا سئل عن حادثة يطلب حكمها في الكتاب ثم في السنة ثم في الإجماع ثم في القياس ، فإن لم يجده يأخذ حكمها من استصحاب الحال في النفى والإثبات ، فإن كان التردد في زواله فالأصل بقاؤه وإن كان التردد في ثبوته فالأصل عدم ثبوته ».

هذا صفوة ما يقوله أهل العلم في الاستصحاب، وقد رأيته كيف يفتح للفقهاء طرقا يصدرون بها الفتوى في يسر، وينفذون منها إلى فصل القضايا في سرعة، علاوة على ما فيه من الدلالة على سماحة الإسلام، وأنه دين الفطرة الذي لا يشعر أولياؤه بحرج فيما شرع من أحكام.

## مراعاة العرف

للعادات أثر كبير في شرع النظم والقوانين ، فلا غنى للمشرع عن مراعاتها قليلا أو كثيرًا ، ولها قسط وافر من عناية واضعى القوانين في القديم والحديث ، فأساس القانون الروماني عادات كانت تجرى في مدينة رومة ؛ وأساس القانون الإنكليزي عادات السكسون والنورمان الذين فتحوا بلاد إنكلترة .

وكذلك الشريعة الإسلامية لم تقطع النظر عن العرف ، وجعلت رعايته أصلا من أصولها العامة على شروط نذكرها فيما بعد . ومن القواعد التي تدور عليها أحكامها السمحة «العادة محكمة» .

والعرف والعادة ما يغلب على الناس من قول أو فعل أو ترك .

ومثال العرف القولى من باب الوقف ، قول الفقهاء في حبس يقول صاحبه : همو حبس على ولدى انه يدخل فيه البنات إذا كان لفظ الولد يطلق على الذكر والأنثى في عرف بلد الواقف أو لم يكن هناك عرف ، أما إذا كان عرفهم إطلاقه على الذكر فقط فإنه يختص بالذكور ولا يدخل فيه الإناث ، وإن كان معنى الولد لغة يعم الصنفين .

ويراعي العرف القولي وإن لم يوافق لغة العرب أو ما جاء في لسان الشارع. وعلى هذا ينبني قول بعض أهل العلم فيمن حلف لا يأكل لحمًا فأكل سمكًا: إنه لا يحنث ، حيث إن السمك لا يسمى في العرف لحمًا وإن سمى به في قوله تعالى ﴿ وَمِنْ كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحْمًا طَرِيًا ﴾ (٥٨) . كما أن من حلف لا يجلس على بساط لا يحنث بجلوسه على الأرض ، لأنها لا تسمى في العرف بساطًا ، وإن كان لفظ البساط يتناولها بمقتضى معناه في لسان العرب كما قال تعالى ﴿ وَاللَّهُ جعل لكم الأرض بساطًا ﴾ (٥٩) .

يعتد بالعرف القولى متى كان عامًا لبلد أو قوم ، وتحمل عليه الفاظ المتكلمين من أهل تلك البلد بإطلاق ، سواء فى ذلك العقود والالتزامات والأيمان والنذور ، أما إذا كان العرف القولى خاصًا بالمتكلم دون قومه أو أهل بلده ، حمل لفظه عند المالكية على عرفه الخاص فى الأيمان والنذور والطلاق ، أما العقود فإنما يرجع فيها إلى العرف العام أو الوضع اللغوى إن لم يكن هناك عرف عام .

ومثال العرف الفعلى: الزوجان يختلفان في المهر بعد البناء فيدعى الزوج أنه دفعه لها ، وتنكر الزوجة ذلك ، فقد قال الامام مالك: إن القول للزوج ، لأن العرف بالمدينة كان جاريًا يدفع المهر قبل الدخول . وتطرد هذه الفتوى في كل بلد تجرى فيه العادة بدفع المهر قبل البناء . ومن هذا القبيل مسألة الحيازة عند المالكية ، فمن حاز عقارًا عشر سنين ثم قام شخص يدعى استحقاق ذلك العقار ، ولم يقم عذرًا عن سكوته تلك المدة ، بنحو غيبته عن البلد ، أو عدم علمه بحيازة المدعى عليه للعقار ، فإنه لا ينتفع بالبيئة التي تثبت له أصل الملك ، ذلك لأن العرف جار على أن الرجل لا يشاهد غيره يتصرف في ملكه هذه المدة الطويلة ويسكت عنه . وكذلك أفتى الإمام (١٠٠٠) المازرى فيما إذا جرت عادة قوم بقدر الصداق وعرفها المتعاقدان أن هذه العادة بمنزلة التسمية ويحكم بذلك القدر المتعارف ، ولا يكون النكاح من قبيل نكاح التقويض .

هذا هو الشأن في العرف الفعلى العام لقوم أو أهل بلد ، أما العرف الفعلى الخاص بفرد فقد حكى شهاب الدين القرافي(١١) الإجماع على عدم الاعتداد به فلا تخصص به العمومات ولا

تقيد به المطلقات ، وأنكر عليه بعض الفقهاء المالكية حكاية الإجماع وأوردوا مسائل في المذهب تدل على التخصيص بالعوائد الفعلية وإن كانت خاصة ، ومما ساقه بعضهم مثالا لهذا الضرب من العرف مسألة الرجل يوكل آخر على شراء ثوب فيشترى له ما لايناسب عادته أو عادة خدمه ، فقد أفتوا بأن ما اشترى غير لازم للموكل بل هو لازم للوكيل .

ومثال العرف الجارى بالترك تسامح الناس في ثمر الغصن الخارج عن حدود البساتين ، فمن وجد شيئًا منه واقعًا على الطريق مثلا -ساغ له الانتفاع به دون توقف على الإذن الصريح من صاحبه لأن أصحاب البساتين يتسامحون في مثله ولا يتعرضون لمن يلتقطه .

#### والعرف ثلاثة أقسام:

أحدها: ما يقوم النليل الخاص على اعتباره كمراعاة الكفاءة في النكاح.

وثانيها: ما يقوم اللليل على نفيه كعادة الجاهلية في التبرج وطوافهم بالبيت عراة ومناصرة الأخ وإن كان ظالًا .

وثالثها: ما لم يقم الدليل الخاص على اعتباره أو نفيه ، وهذا موضع نظر المجتهدين ، فيذهب كثير منهم إلى مراعاته ويجعلونه أصلا من أصول الشريعة يبنون عليه فتاوى وأحكامًا ، وأكثر ما تجد هذه الفتاوى في كتب المالكية والحنفية والحنابلة .

### وصلة العادة بالشريعة على وجهين:

احدهما: أنَّ يغلب على الناس أمر فيقره الشارع ويجعله حكمًا

يقضى به عند الاختلاف. ومثال هذا من الشريعة الغراء وضع الدية على العاقلة ومراعاة الكفاءة في النكاح. والتحقيق أن الشريعة العادلة لا تجعل نفس العادة قانونًا إلا أن تكون العادة معقولة صالحة.

ثانيهما: أن يغلب على الناس معنى فيواعيه في تفصيل حكم الواقعة حتى إذا تبدلوا بذلك المعنى عرفا أخر كان على المفتى إعادة النظر في الواقعة لتفرير حكم يواعى فيه العرف الطارئ ، وهكذا يتجدد النظر في الواقعة ما تجددت العادات . ومثال هذا أن يجرى العرف في بضاعة بدفع ثمنها نقداً ، فإذا اشترى أحد شيئا من هذه البضاعة ووقع في حيازته ثم قام البائع يدعى أنه لم يقبض ثمنها وادعى المشترى أنه سلم له الشمن حسب العادة الجارية ، فأصل مواعاة العرف يقضى بأن يكون القول للمشترى مع اليمين متى عجز البائع عن إقامة البينة . فالحكم الذي بني على العوف في هذا المثال هو جعل القول للمشترى حيث صدقه العرف حتى يكذبه البائع ببينة .

ومن أمثلته أن العادة جارية في كثير من البلاد على أن الرجل يستودع زوجته المال فإذا سلم أحد إلى آخر وديعة فوضعها عند زوجته قضاعت منه لا يكون ضامنا لها نظرًا إلى هذا العرف، وكأن صاحب المال لعلمه بالعرف في إيداع الرجل المال عند زوجته يعد راضيا بإيداع المال عند الزوجة، وإنما يضمن المودع إذا تصرف في الوديعة على وجه لا يرضى عنه صاحبها .

هل يراعي العرف الفاسد ؟

إذا جرى عرف الناس ببعض العقود الفاسدة مثلا ، فهل يراعى هذا العرف في بناء الأحكام ، أو إغا تبنى الأحكام على العرف الجارى على وجه صحيح؟

ذهب كثير من فقهائنا إلى عدم مراعاة العرف الفاسد ، وذهب أخرون إلى مراعاته . وما ينبنى على هذا أن يجرى عرف قوم ببعض العقود الفاسدة شرعًا ، ويختلف المتعاملان فيدعى أحدهما أن العقد وقع على الوجه الفاسد ، يروم نقض البيع ، ويدعى الآخر أنه وقع على الوجه الصحيح ، فالقائلون بصحة مراعاة العرف الفاسد يرون العرف هنا شاهدًا بصدق مدعى الفساد فينقض البيع الفاسد يرون العرف هنا شاهدًا بصدق مدعى الفساد فينقض البيع الأ أن يقيم الآخر البيئة على أن المعاملة جرت على وجهها الصحيح ، قال عبد المنعم ابن الفرس (١٢) في كتاب أحكام القرآن الفساد ، وكان الفساد الذي ادعاه جاريًا بين الناس فالمشهور أن الفول قول مدعى الصحة ، ومن أصحاب مالك من يقول القول للدعى الفساد وتفسخ المعاملة » .

والقائلون بمراعاة العرف القاسد ينظرون إلى أن المعنى الذي اقتضى جعل القول لمدعى الصحة فيما إذا جرى العرف على السحة حاصل في العرف الفاسد وهو غلبة معنى على الناس يقتضى غلبة الظن بصدق من اقترن هذا المعنى بدعواه .

وبمراعاة العرف في كشير من الأحكام صح أن تختلف أحكام بعض الوقائع باختلاف المكان والزمان لأن العادة قد تجرى في موطن دون آخر وتطرأ في عصر وتنقطع في عصر ولا يعد اختلاف الأحكام باختلاف العادات اختلافاً في أصل خطاب الشارع ، بل معنى هذا الاختلاف أن العادات إذا اختلفت اقتضت كل عادة حكما يلائمها ، فالواقعة إذا صحبتها عادة اقتضت حكماً غير الحكم الذي تقتضيه عندما تقترن بغيرها من العادات . فاذا جرت عادة قوم باستقباح كشف الوأس في جماعة كان للقاضي أن يعزر من استحق التعزير الخفيف بكشف رأسه في ملأ من الناس ، فعمل من استحق التعزير قد اقترن بعادة استقباح كشف الرأس في فكان التعزير بكشف الوأس مجزئاً . وإذا لم يكن كشف الرأس في عادة قوم مستقبحًا ، امتنع أن يكون طريقًا كافيًا للتعزير ، ولا بد للقاضي من اتخاذ طريق آخر يكون له وقع الألم في نفس المستحق للتعزير .

فخطاب الشارع الذي تعلق بالواقعة المقتضية للتعزير حال صحبتها لعادة استقباح كشف الرأس ، غيرُ الخطاب الذي يتعلق بواقعة مثلها تصاحب عادة عدم استقباح ذلك ،

ولاختلاف الأحكام باختلاف العرف ترى فقهاء المذاهب لا يأخذون بفتاوى أثمتهم القائمة على رعاية العرف متى تحققوا أن العرف قد تغير وأن الواقعة أصبحت تستحق حكمًا آخر غير ما قرره الأثمة من قبل ، قلفقهاء المالكية : كأبي عبد الله بن عتاب(١٣) والقاضى أبي بكر بن العربي وأبي الوليد بن رشد(١٤) وأبي الأصبغ(١٠) بن سهل والقاضى ابن زرب(٢٠١) – فتاوى عدلوا فيها عن المشهور في المذهب وبنوها على رعاية العرف وجرى باختيارهم عمل أهل القضاء والفتوى من بعدهم . قال شهاب الدين القرافي في قواعده: إذا جاءك رجل من غير أهل إقليمك يستفتيك لا تُجره على عرف بلدك والمقرر في كتبك. فهذا هو الحق الواضح. والجمود على المنقولات أيّة كانت إضلال في الدين وجهل بمقاصد المسلمين والسلف الماضين.

وكذلك ترى فقهاء الحنفية يخالفون ما نص عليه أبو حنيفة فى مسائل بناها على عوف كان جاريًا فى زمنه . وقالوا فى وجه هذه المخالفة : إن أبا حنيفة لو كان فى زمنهم لما وسعه إلا أن يفتى عا أفتوا به . ولم يعدّوا التصرف فى الأحكام القائمة على العرف خروجًا على المذهب وإنما هو الأخذ بأصل إمامهم الذى يقتضى الرجوع إلى العرف فى الأحكام

براعى العرف فى القضاء والفنوى وليس للفقيه أن يفتى أو يقضى بما جرى به العرف الخالف لأصل من أصول الشريعة إلا أن تدعو إلى ما جرى به العرف ضرورة فيكون الحكم مبنيًا على مراعاة الضرورة ويدخل فى قبيل الرخصة التى يقررها الفقيه على سبيل الاجتهاد .

فشأن الفقيه أن ينظر في المعاملات انخالفة لأصل من أصول الشريعة فإن وجدها ناشئة عن ضرورة كان له أن يستثنيها من أصل المنع ويجعل الضرورة علة استثنائها من ذلك الأصل . فإن كانت ناشئة عن جهالة أو هوى غالب فما له إلا أن يفتى يفسادها ويعلم الناس وجه المعاملة الصحيحة . ولا يصح جعل ما يجرى به العرف الفاسد أمرًا مشروعًا ويفتى بصحته دون أن تدعو إليه ضرورة يحسن العارف بمقاصد الشريعة تقديرها . قال العلامة أبو عبد الله ابن شعيب أحد علماء تونس في

القرن الثامن اوغلبة الفساد إنما هي من إهمال حملة الشريعة ، ولو أنهم نقضوا عقود الفساد لم يستمر الناس على الفسادة . وقال الأستاذ الشيخ إبراهيم الرياحي التونسي في إحدى فتاويه اوالعرف المعتبر هو ما يخصص العام ويقيد المطلق ، وأما عرف يبطل الواجب ويبيح الحرام فلا يقول به أحد من أهل الإسلام» .

فإذا أفتى بعض الفقهاء بصحة عقد مخالف لأصل شرعى وظهر من عبارته أنه استند في إفتائه إلى جربان العرف بهذا العقد، فاعلم أن العبارة لم تفرغ في قالب التحقيق، أو أنه لم يزن الفتوى بقسطاس الشرع المستقيم،

وقد يذكر بعض الفقهاء العرف في سياق الاستدلال على جواز أمر ويريدون ما كان جاريا في عهد النبوة أو بين أهل العلم ، ولبس الدليل في الحقيقة نفس العرف وإنما هو إقرار النبي يلي الدليل في الحقيقة نفس العرف وإنما هو إقرار النبي يلي أو الإجماع الذي لا ينعقد إلا على دليل ومثال هذا أن الإمام مالكا خص قوله تعالى: ﴿ والوالدات يرضعن أولادهن حولين كاملين ﴾ (١٧) بغير ذوات الأقدار والشرف ، وقال لا يجب على الشريفة إرضاع ولدها لأن العادة جارية بذلك . ولا يريد الإمام أن مجرد جريان العرف يسوغ هذا التخصص ، وإنما أراد جريان العرف مع عدم إنكار أهل العلم من السلف فيرجع إلى الاستدلال بالإجماع . وقال بعض أهل العلم : عدم إرضاع الشريفة لولدها عادة عربية ، واستمر الأمر فيها بعد الإسلام إلى زمن مالك وبراي . ومن هذا القبيل اكتفاؤهم في صحة البيع بالمعاطاة

مستندين إلى العادة . وقالوا : إن استمرار هذ العادة يشهد بصحة نقلها خلفًا عن سلف . ويغلب على الظن أنها كانت جارية في عهد رسول الله على الله وقد نبه ابن السبكي (١٨٠) على ما قلنا من أن العادة لا تخصص العام بنفسه فقال في جمع الجوامع : «والأصح أن العادة بترك بعض الأمور تخصيص إن أقرها النبي

هذا أصل من الأصول التي يستند إليها المفتى أو القاضى في تفصيل أحكام الحوادث فتجيئ صالحة عادلة . وعثل هذا الأصل يعلم أن الشريعة الإسلامية ملائمة لكل زمان ومكان . وليست كما يزعم خالى الذهن من تعاليمها أنها ضيفة المجال فلا تفى بأحكام الحوادث . أو أنها قديمة العهد فلا تحفظ مصالح ما تجدد من الأزمان .

## سد الدرائع

من أعمال الإنسان أو أقواله ما يشتمل على المفسدة بنفسه ، كالغصب يحرم الإنسان من الانتفاع بماله ، وكالقذف يلوث عرض البرىء ، ويسقط مكانته من النفوس .

ومن الأعمال أو الأقوال مالاتنشأ عنه المفسدة مباشرة ، بل يكون وسيلة إلى عمل أو قول فيه مفسدة ، كمناولة السكين لمن يسفك بها دما معصوما ، فالمناولة في نفسها عارية عن المفسدة ، وإنما هي وسيلة إلى ما فيه المفسدة . وهو سفك الدم بغير حق ، وكدلالة الظالم على مكان شـخص برىء يريد الظالم أن يناله بأذى . فليس في نفس

<sup>(،)</sup> البحر المحيط للزركشي

الدلالة مفسدة تقع بوقوعها . وإنما المفسدة فيما كانت الدلالة وسيلة إليه . وهو إصابة النفس البريئة بالأذى . ويدلك على أن مثل مناولة السكين ، ودلالة الظالم على مكان البرىء لاتحمل في نفسها مفسدة . أنها توجد في بعض الأحيان دون أن ينشأ عنها في الخارج فساد . كأن يقوم مانع من استعمال السكين في معصوم الدم . أو ينصرف الظالم عن أذية من دُلَ على مكانه . وتخلف المفسدة عن الوسيلة لعارض لا يرفع الأثم عن فاعلها . لأن الاثم منوط بفعل الوسيلة مع العلم عا شأنها أن تفضى إليه من فساد .

ومن حكمة التسريع الإسلامي أنه لم يقصر النظر على ما يحتوى المفسدة بنفسه بل وجه نظره إلى وسائل ما فيه المفسدة ، فمنعها . والنصوص الواردة في الكتاب والسنة للنهى عن وسائل ما تقع المفسدة بوقوعه غير قليلة . ومن شواهد هذا قوله تعالى : ﴿ قُل لَلْمُوْمِنِينَ يَعُضُوا مِن أَبْصَارِهِم ويحفظُوا فُرُوجهُم ذلك أَزُكى لَهُم إِنَّ الله خبيرٌ بما يصنعُون ﴾ (١٩) قالاً مر بغض البصر من ناحية أن النظر يشير الهوى ، والهوى يدفع إلى ارتكاب مفسدة هتك الأعراض واختلاط الأنساب .

ومن هذه الشواهد قوله تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَقُولُوا راعنا وقُولُوا انظُرْنَا ﴾(٧٠) منع المسلمين من أن يقولوا (راعنا) مع قصدهم إلى طلب الرعاية سدًا لباب كان اليهود يدخلون منه إلى سب النبي على . إذ يستعملون هذه الكلمة ولا يقصدون منها طلب الرعاية . وإنما يقصدون بها معنى اسم الفاعل المأخوذ من الرعونة . ومن هذا الباب قوله تعالى ﴿ وَلا تَسْبُوا اللّٰهِ عَدْوا مِن دُونَ اللّٰهِ فَيَسْبُوا اللّٰهِ عَدُوا بِغَيْرِ عَلْم ﴾ (٧١) فقد نهى عن سب معبودات المشركين وهم يسمعون . وأشار إلى أن وجه النهى عن هذا السب إفضاؤه إلى مافيه المفسدة . وهو إطلاق أنسنتهم بسب الله تعالى . ويضاهى هذا الشاهد قوله عليه (إن من أكبر الكبائر أن يلعن الرجل والديه ، قيل يارسول الله وكيف يلعن الرجل والديه ؟ قال «يسب الرجل فيسب أباه ويسب أمه (٥) ، فجعل الرجل شاتما لوالديه ولم يصدر منه شتمهما ، وإنما تعاطى وسيلة هذا الشتم ؛ وهو شتمه لأبى الرجل الأجنبي أو أمه ، فيدل على أن فاعل الوسيلة عنزلة فاعل ما يتبعها .

وفى الشريعة أحكام كثيرة تقوم على إعطاء الوسائل حكم ما من شأنه أن يوجد بعدها من ضروب الفساد تراها قد منعت نكاح المرأة قبل أن تنقضى عدتها حذرا من اختلاط الأنساب . ثم منعت خطبة المعتدة باللفظ الصريح لأنها تفضى إلى تسرع المعتدة بالإجابة وادعاء انقضاء العدة قبل انتهاء أجلها . وقبول الهدية مأذون فيه ولكنه يحرم على المقرض قبول هدية من المقترض كراهة أن تتخذ الهدية طريقًا للربا . وكذلك القاضى لا يجوز له قبول الهدية حذرًا من أن تتخذ وسيلة لموبقة الارتشاء . قال ربيعة «إياك والهدية فإنها ذريعة الرشوة»

وإذا أقبل القاضي على أحد الخصمين دون الأخر وبش في وجهه ، انكسر قلب خصمه ، وضعف بيانه عن إقامة الحجة

<sup>(</sup>٥) صحيح الإمام البخاري

فيضيع حقه . فيحرم هذا الإقبال لأنه وسيلة إلى ضعف البيان الذي هو سبب ضياع كثير من الحقوق .

وقد تلقى تبعة الضمان على فاعل الوسيلة إذا أفضت إلى ماقيه المفسدة كربان السفينة يخرج في تصريفها عن المعتاد ويسير بها في خطر وهو قادر على اجتنابه فإنه يضمن مايضيع بغرقها من الأموال والنفوس وإن لم يقصد إلى إغراقها ، وجاء في فتاوى علمائنا أن من حفر بشرًا في طريق شخص قاصدًا هلاكه ، فوقع فمات كان جزاؤه القصاص ،

ولا تختص الذرائع التي يجب سدها بالأفعال ، بل يعد في قبيلها ترك الأفعال التي تحمى بها نفوس أو أموال ، فمن وجد رضيعًا بمكان خال ، وتركه بحاله وهو قادر على إنقاذه عالم بأن تركه يفضى إلى موته ، فمات عد تركه للطفل في موقع التهلكة جريمة ، إذ كان من وسائل الفساد التي يجب سدها ومعاقبة من يرتكبها . وجاء في فتاوى الفقهاء أن من منع فضل مائه مسافرًا وهو عالم أنه لايحل له منعه ، وأنه بموت إن لم يسقه ، فمات حقت عليه عقوبة القصاص . وكذلك الحارس ينام احتيارًا في الوقت الذي اعتاد فيه النوم ، فيضيع شيء مما أقيم لحراسته ، فإنه يضمن ماضاع ، وليس نومه إلا تركا للحراسة ، وكان هذا الترك وسيلة إلى ضياع المال .

لم يختلف العلماء في أن سد الذرائع من أصول الشريعة ، وإنما يختلفون في بعض الفروع يذهب بها بعضهم نحو سد الذرائع ، ويرجع بها آخرون إلى أصل غير هذا الأصل ، قال أبو إسحاق الشاطبى النه الذرائع أصل شرعى قطعى متفق عليه فى الجملة وإن اختلف العلماء فى تفاصيله ، وقد عمل به السلف بناء على ماتكرر من التواتر المعنوى فى نوازل متعددة دلت على عمومات معنوية ، وإن كانت النوازل خاصة ولكنها كثيرة» يريد الشاطبى أن السلف جروا فى تفصيل بعض الأحكام على أصل سد الذرائع . ومستندهم فى تحقيق هذا الأصل ماورد فى الكتاب والسنة من الأحكام العائدة إلى هذا الأصل ، وهذه الأحكام وإن كان كل واحد منها متعلقًا بنازلة خاصة ، قد بلغت من الكثرة مبلغ ما يدل على قصد الشارع إلى سد ذرائع الفساد . فتكون هذه الأحكام الكثيرة عنزلة قول عام يرد فى القرآن أو السنة مصرحًا ببناء الأحكام عى سد الذرائع .

#### والذرانع ثلاثة أفسام:

أحدها: ما أجمع العلماء على سده . وهي الوسيلة التي تفضي إلى مافيه مفسدة على وجه القطع أو الظن القريب منه . كإلقاء السموم في الأطعمة . وحفر الآبار في الطرق . فإلقاء السم في الطعام يفضى على وجه القطع أو الظن القريب منه إلى موت من يتناول الطعام كما أن حفر الآبار في الطرق يفضى إلى وقوع السائرين بها في غفلة أو ظلام .

ومن هذا القسم صنع الخمر والاتجار بها فإنه يفضى إلى مفسدة تعاطى شربها قطعًا أو ظنًا غالبًا ويدلكم على وجوب سند هذه الوسائل حديث أنس فيما رواه الترمذي (لعن رسول الله على الخمر عشرة: عاصرها . ومعتصرها . وشاربها . وساقيها . وحاملها . والمحمولة إليه . وبالعها . ومبتاعها . وواهبها . وأكل ثمنها) وللحاكم المسلم أن يمنع بمقتضى هذا زرع المخدرات والاتجار بها ويضع على ذلك عقوبة رادعة .

ثانيها: ما أجمعوا على إلغائه وعدم الالتفات إليه وهي الوسائل التي يكون إفضاؤها إلى المفسدة نادرًا ومثال هذا زرع العنب فإنه يكون وسيلة إلى اتخاذ الخمر وتناولها شربا ولكن هذه المفسدة نادرة بالنسبة إلى الانتفاع بالعنب من حيث إنه ثمرة طيبة فلا تمتد الحرمة من تعاطى الخمر إلى وسيلته التي هي زرع العنب بل تبقى منوطة بنحو تحويله إلى خمر أو تعاطى ما أسكر من عصيره.

وقد يكون اتخاذ الخمر من العنب في بعض البلاد كثيرًا ، ولا تقتضى هذه الكثرة المنع من زرع العنب ، فإن في هذا المنع حرمانًا للناس من منافعه الطيبة وقد جعل الشارع لموبقة الخمر عقوبة ، متى تولى القيام عليها حازم رشيد ، طهوت البلاد من خبث المسكرات ، وباهت سائر البلاد برجال لا يخالط عقولهم كدر ، ولايس نشاطهم كسل ، ولا يدنو من جدهم هزل .

وإذا فرض أن أمة تبلغ في السفاهة أن يكون اتخاذ الخمر هو الغالب على أعنابها بحيث يكون انتفاعها من العنب في غير هذا الوجه نادرًا ، كان للعارف بأصول الشريعة وسياستها النظر في هذه الحالة ليقرر لها حكما مطابقا لها .

وفي صناعة الطب مصلحة الشفاء من أمراض كثيرة ، وقد تكون المداواة وسيلة إلى إتلاف بعض النفوس ، وهذه الحالة نادرة بالنسبة إلى ماتفضى إليه من الصحة والسلامة ، فتلغى الحالة النادرة ، وتبقى المداواة مأذونا فيها بإطلاق ، وليس على الطبيب ضمان ما أتلف إلا أن يتبين تفريطه وعدم نصحه في العلاج .

وفى تسيير السفن فى البحر منافع لا تحصى ، وقد يفضى تسيير السفينة إلى غرقها وهلاك ركابها ، ولكن الغرق نادر بالنظر إلى السلامة ، فتلغى الحالة النادرة ويبقى تسبير السفن مأذونًا فيه بإطلاق . وليس على ربان السفينة متى غرقت من ضمان ؛ إلا أن يتصرف فيها على وجه يتبين فيه تفريطه .

ويلحق بهذا الضرب اتخاذ السيارات والطيارات والغواصات ، فإنه قد ينشأ عن استعمال هذه المخترعات إتلاف بعض النفوس البريثة ، ولكن هذا الضرر قليل بالنسبة إلى ما يترتب عليها من نحو مصلحة الدفاع وقطع المسافات البعيدة في أقرب زمان ، فلا تمتد الحرمة من إتلافها لبعض النفوس إلى أصل استعمالها بل تبقى الحرمة مقصورة على استعمالها بدون روية واحتراس ، وهو المفضى إلى نحو إهلاك النفوس أو الأموال .

ثالثها: مايتردد بين أن يكون ذريعة إلى مفسدة ، وبين أن لا يكون . وهذا موضع اختلف فيه أهل العلم ، فمنهم من قال بالمنع من هذا القسم نظرًا إلى ما قد يفضى إليه من المفسدة ، ومنهم من ذهب إلى الإغماض عنه وعدم عده في الذرائع التي يجب سدها ، ومثال هذا استناد القاضى في الحكم إلى ما يعلم من حال القضية ترفع إليه ، فحمن أهل العلم من منعه ، وأوجب على القاضى الرجوع إلى البينات والوقوف عندها مخافة أن يتخذ القضاة الذين

لم تشرب قلوبهم التقوى الاستناد إلى العلم ذريعة إلى الجور في القضية ، فيفصل فيها اتباعًا للهوى ، بزعم أنه يعلم منها مالم تعلمه البيئة .

فاستناد القاضى إلى علمه متردد بين أن يكون وسيلة إلى حفظ الحق ، وأن يكون ذريعة إلى مفسدة الجور في القضاء . والمحققون على سد الذريعة في مثل هذا الفرع . والقاضى الذي يعلم من القضية خلاف ماقامت عليه البينة ، يصرف الحكم فيها إلى غيره ، ويشهد لديه بما يعلم ، فتجرى عليه أحكام الشهادة . فإما أن يقبل وإما أن يلغى .

ومما يساق في الحديث عن هذا القسم أن الشريعة تحرم على الإنسان أن يقرض آخر عشرة دنانير - مثلا - على أن يردها إليه خمسة عشر دينارًا ، فإن هذه العقدة هي الربا بعينه ، ولو باع زيد سلعة لعمرو بخمسة عشر مؤجلة . ثم اشتراها منه بعشرة نقدًا . لكان مآل هذا البيع والشراء إلى أن زيدًا دفع إلى عمرو عشرة نقدًا وأخذ منه بعد أجل مسمى خمسة عشر . ومثل هذه الصورة قد يقصد فيها زيد وعمرو إلى البيع والشراء على وجه البت . ثم يبدو لزيد أن يشترى ماباع . فبكون هناك عقدان كل منهما مستقل عن الأخر ، فيفارق هذا البيع والشراء عقدة الربا .

فإن قصدا من البيع والشراء إعطاء عشرة ليؤخذ بدلها خمسة عشر عند الأجل فقد جعلا هذه المعاملة وسيلة إلى ماحرم من الربا . لأنها وإن جرت بألفاظ البيع والشراء ، يشتمل على معنى الربا من جميع أطرافه .

ومن كبار الأثمة من يمنع هذه المعاملة حيث يكثر قصد الناس فيها إلى القرض بمنفعة . ويستند في هذا المنع إلى قاعدة سد ذرائع الفساد .

وقد بلغ بعض الفقهاء في مراعاة سد الذرائع أنه كوه فعل بعض المندوبات إذا كان إظهارها والمواظبة عليها وسيلة إلى اعتقاد العامة سنيتها أو وجوبها . وكان الإمام مالك إضاب يكره المجيء إلى بيت المقدس خيفة أن يتخذ الناس ذلك سنة ، وقال سعيد بن حسان (٧٣) : كنت أقرأ على ابن نافع (٣٠) فلما مررت بحديث التوسعة ليلة عاشوراء ، قال لى : حرق (١٠) عليه ، قلت :ولم ذلك يا أبا محمد؟ قال : خوفا من أن يتخذ سنة ، وقد ذكرنا فيما سبق أن الإمام مالكا كره إتباع رمضان بصوم سنة أيام من شوال مخافة أن يعتقد العامة أنها في حكم صوم رمضان ، ومن لا يجيزون ترك أن يعتقد العلماء تبيين أحكام الشريعة وآدابها للناس ، وإزاحة مايحوم بأذها نهم من الأوهام الباطلة ، وهذا هو الوسيلة التي يكفى مايحوم بأذها نهمة لسنية الأمر المندوب أو وجوبه .

وكما نظر الشارع إلى وسائل الفساد فسدّها ، نظر إلى وسائل ما فيه صلاح ففتحها بالإذن فيها والحث عليها . ومثال هذا تسعير ما يباع في الأسواق من نحو الأقوات فإنه ذريعة إلى حماية العامة من أن يغبنوا ويغلى الباعة عليهم ما يحتاجونه في كل يوم . فالإذن في التسعير فتح ذريعة إلى مصلحة اقتصادية لا يستهان

<sup>(</sup>١) كذا في الاعتصام للشاطس . ويطلق التحريق معنى الحك والبرد بالمبرد

بها . فلولى الأمر أن يجمع وجوه أهل السوق ، ويحضر غيرهم استظهارًا على صدقهم ، فيسألهم كيف يشترون ، وكيف يبيعون ، ويضع للحاجبات أثمانًا محدودة فيها ربح للباعة ، ولا تجحف بالعامة .

وترى الشريعة تأتى إلى الأمر يكون له وجه من الضور فتأمر به حيث يكون ذريعة إلى مافيه مصلحة أكبر من ذلك الضور ومن هذا القبيل بذل المال لفداء الأسرى . فالمال المبذول للعدو يزيده قوة ، وحرام على المسلمين أن يمدوا عدوهم ولو بوزن ذرة من ذهب أو فضة . ولكن هذا البذل ذريعة إلى مصلحة يصغر في جانبها ضرر البذل ، والمصلحة هي إنقاذ المسلمين من أيد تسومهم سوء العذاب أو الهوان .

وفى حلف الشخص بالله كاذبًا إثم كبير، ومقتضى هذا أنه لايجوز لصاحب الحق - متى أنكر المدعى عليه - أن يطالبه باليمين، لأنه يدفعه إلى ارتكاب الإثم الكبير ولكن الشارع الحكيم أذن لصاحب الحق في تحليف المنكر، مع علمه بأنه سيحلف بالله كاذبا، إذ كان التحليف ذريعة إلى ظهور الحق في كثير من الأحيان، حيث يحمل المدعى عليه على الإقرار لأول الأمر، أو على الرجوع إليه بعد الإنكار، فهذه المسألة من المواضع التي أغمض فيها الشارع عن وجه الفساد، وفتح بها الذريعة إلى مصلحة ذات شأن خطير.

وخلاصة القول أن الشريعة الإسلامية قد بنت كشيرًا من أحكامها المنطوق بها في الكتاب والسنة على رعاية سد الذرائع ، وقد استخلص الفقهاء من هذه الأحكام الكثيرة أن من أصول الشريعة سد ذرائع الفساد ، واستمدوا من هذا الأصل أحكامًا حالوا بها بين الناس وبين ما يفضى إلى كثير من مواقع الفساد . فقاعدة سد الذرائع قاعدة محكمة ، وفيها شاهد واضح على أن الشرع الإسلامي صالح لكل زمان ومكان .

## المصالح المرسلة:

من اطمأن قلبه إبمانا بأن الشريعة وحى نزل بها الروح الأمين على أفضل الخليقة لم يرتب فى أنها قائمة على حكمة ، وأن الخير فى الاقتداء بها والوقوف عند حدودها ، يقطع بهذا كل من صادفت فيه دلائل النبوة فطرة سليمة أو ألمعية ثاقبة ، ويزيد المتفقه فى الشريعة بعد هذا الاعتقاد الذى اقتضاه أصل الإبمان أنه يرى حق البقين كيف قامت أصولها وفصلت أحكامها على رعاية المصالح فى الحياتين : العاجلة والآجلة ، ولم يختلف أهل العلم فى أن كل حكم شرعى مربوط بحكمة ، وأن الحكمة هى التى دعت إلى تقريره ، ومرجع هذه الحكم إلى المصالح والمفاسد ، ومن هذا الأصل الذى دل على أن الله تعالى قد شرع الأحكام على طريقة جلب المصالح ودرء المفاسد ، نشأت قاعدة المصالح المرسلة .

لا نزاع في بناء الأحكام على المصالح التي قام الدليل الشرعي على رعايتها، ومثال هذا حفظ العقل الذي دل على رعايته تحريم الخمر وإقامة الحد على شاربها، فإذا عرض للمجتهد مطعوم لا يسمى خمرا ولكنه يفعل بالعقل ما تفعله الخمر لم يتردد في تحريمه

أخذا بالدليل القائم على اعتداد الشارع بمصلحة حفظ العقل وبنائه بعض الأحكام على رعايتها ، وهذا هو أصل القياس فى الشريعة ، فإنه مبنى على التفقه فى بعض الأحكام المنصوصة ومعرفة قصد الشارع فيها إلى مصلحة بعينها ، حتى إذا وُجدت هذه المصلحة فى واقعة أخرى أخذت حكم الواقعة المصرح بها .

ولا نزاع في عدم الاعتداد بالمصالح التي قام الدليل الشرعي على إلغائها ، والشارع الحكيم لايلغي مصلحة إلا إذا عارضتها مصلحة أرجح منها ؛ أو استتبعت مفسدة لا يستخف بأمرها ، ومثال هذا الاستسلام للعدو : قد يبدو أن فيه مصلحة حفظ النفوس من القتل ، ولكن الشارع رأى أن هذه المصلحة مغمورة بالمفاسد من كل جانب ، فلم يعتد بها وأذن في دفاع العدو نظرًا إلى مصلحة أرجح منها ، وهي احتفاظ الأمة بالعزة والكرامة والتمكن من المسابقة في مضمار الحياة .

ومن هذا الباب تعدد الزوجات: يتبعه من الضرر أن تتألم المرأة من أن تشاركها في صلة الزوجية امرأة أخرى ، ففي ترك التعدد مصلحة هي قطع وسيلة استياء الزوجة ، ولكن الشارع ألغي هذه المصلحة مكتفيا بما اشترطه من العدل بين الزوجات ، وأباح التعدد نظرا إلى ماقد يترتب عليه من المصالح ، كتكثير النسل ، ومساعدة الرجل على تجنب الحرام الذي قد يقع فيه صاحب الزوجة الواحدة إذا عرض مانع من التمتع بها مثل المرض والنفاس .

ومما يدخل في هذا السلك قصة أمير الأندلس عبد الرحمن بن

الحكم (١٤١) إذ باشر إحدى نسائه في رصضان ، ثم ندم على ما فعل ، وجمع الفقهاء وسألهم عما يكفر به ، فقال له يحيى بن يحيى الليثي (١٤٥) : تكفر بصوم شهرين متتابعين ، فلما خرجوا قال له بعض الفقهاء : لم لم تفته عذهب مالك ، وهو التخيير بين العتق والصيام والإطعام؟ فقال : لو فتحنا له هذا الباب سهل عليه أن يباشر كل يوم ويعتق رقبة ، ولكن حملته على أصعب الأمور لئلا يعود .

وقد أقيمت هذه الفتوى على رعاية مصلحة لم يعتد بها الشارع ، ففى حمل الملك على الصوم مصلحة منعه من اتباع الشهوات ، ولكن الشارع ألغى هذه المصلحة مكتفيا بالنهى عن الإفطار وتأثيم من يرتكبه ، وجعل الكفارة العتق أو الإطعام أو الصيام من غير فرق بين الملك وغيره .

ويبقى النظر في المصالح التي لم يقم دليل معين على رعايتها أو على إلغائها، وهذه هي التي تسمى المصالح المرسلة، وقد اعتد بهذه المصالح كثير من الفقهاء، وبنوا بعض الفتاوى على رعايتها، والجارى على بعض الألسنة والأقلام أنها أصل من أصول المذهب المالكي، والواقع أن لها يدا في سائر المذاهب المعول عليها، وللمالكية القسط الأوفر في استثمارها، قال ابن دقيق العيد: الذي لاشك فيه أن لمالك ترجيحا على غيره من الفقهاء في هذا النوع، ويليه أحمد بن حنبل، ولا يكاد يخلو غيرهما عن اعتباره في الجملة، ولكن لهذين ترجيح في استعماله، وقال البغدادي في اجنة الناظرة؛ لا تظهر مخالفة

الشافعى لمالك فى المصالح ، فإن مالكا يقول : إن المجتهد إذا استقرأ موارد الشرع ومصادره ، أفضى نظره إلى العلم برعاية المصالح فى جزئياته وكلياته ، وأن لا مصلحة إلا وهى معتبرة فى جنسها ، لكنه استثنى من هذه القاعدة كل مصلحة صادمها أصل من أصول الشريعة ، وما حكاه أصحاب الشافعى عن الشافعى لا يعدو هذه المقالة .

ولهذه القاعدة أمثلة مسوقة في كتب الأصول من فتاوى السلف وأقضيتهم، ومن هذه الأمثلة قضاء الصحابة رضى الله عنهم بتضمين الصناع، فالرجل ينصب نفسه لصناعة كالخياطة أو الصبغ فيدفع إليه شخص ثوبا ليخبطه أو يصبغه، فيدعى ضياعه ولم يقم بينة على أنه تلف بغير سبب منه، فيقضى على الصانع بضمان الشوب أخذا بقاعدة المصالح المرسلة، ووجه المصلحة في هذا المثال أن الناس في حاجة شديدة إلى الصناع، وهم يغيبون بالأمتعة عن أعين أصحابها، وليس من شأنهم الاحتياط في حفظها، فمن المصلحة القضاء بضمانهم حتى لا تضيع أموال كثيرة، وهذا معنى قول على كرم الله وجهه: لا يُصْلحُ الناس إلا ذاك) يعنى تضمين الصناع.

ومن أمثلته قتل الجماعة بالواحد، فإن القصاص الوارد في النص هو قتل النفس بالنفس، فإذا اشترك جماعة في قتل شخص واحد، فهي قضية لم يوجد لها دليل معين، وقد ذهب الإمامان: مالك والشافعي إلى قتل الجماعة بالواحد، وهو ما يروى عن عمر بن الخطاب إنها ، والمستند في هذا قاعدة المصالح

المرسلة ، ووجه المصلحة أن عدم أخذ الجماعة بالقصاص يذهب بدم القتيل المعصوم هدرا ، ويفتح بابا قصد الشارع إلى إغلاقه ، وهو باب سفك الدماء البريئة ، فإن الجماعة متى أمنوا من عقوبة القصاص حين يشتركون في القتل ، سهل على أحقادهم أو شهواتهم أن تسوقهم حتى يمدوا أيديهم إلى إزهاق الأرواح دفعة ، ففي قتل الجماعة بالواحد مصلحة حياة نفوس كثيرة وحفظها من أن يتواطأ على قتلها جماعات مالها في احترام الأرواح من خلاق . ومما أسندوه إلى هذه القاعدة أن يتحفز العدو للهجوم على بلاد الإسلام ولم يكن في بيت المال ما يقوم بحاجة الجند المهيأ لقتاله ، فقد قال طائفة من علماء الأندلس للأمير العادل أن يفرض على الأغنياء مايراه كافيًا للجند في الحال ، ووجه المصلحة أن هذا الفرض تقوى به شوكة الدولة وتخلص به البلاد من استيلاء قوم إن ظهروا عليها لايرقبوا فيها إلا ولا ذمة .

وإلى هذه القاعدة يستند الإمام مالك في إجازته سجن المتهم، فالسجن عذاب والأصل أن لا يعذب أحد لجرد الدعوى، ولكن الإمام رحمه الله تعالى نظر إلى أن في سجن المتهم مصلحة الوصول إلى الحق وليس ببعيد أن يقصد الشارع إلى حفظ هذه المصلحة، ويغضى عما يلحق المتهم من ألم الاعتقال، والمراد من المتهم من تقوم حوله قرينة تحيك في نفس الحاكم وتؤثر في قلبه شيئا من الظن.

وليس في الأخذ بالمصالح الموسلة فتح طريق يدخل منه العوام إلى التصرف في أحكام الشريعة على مايلائم أراءهم أو ينافرها - كما ظنه بعض الكاتبين - فإن ماذكرناه في شرط الأخذ بهذه المصالح من عدم ورود دليل شرعى على رعايتها أو إلغائها يرفعها عن أن تكون في متناول آراء العامة أو أشباه العامة ، إذ لا يدرى أن هذه المصلحة لم يرد في مراعاتها أو إهمالها دليل شرعى إلا من كان أهلا للاستنباط ، قال الشيخ عمر الفاسى (٢١) في رسالة له في الوقف : «وأنّى للمقلد أن يدعى غلبة الظن أن هذه المصلحة فيها تحصيل مقصود الشارع ، وأنها لم يرد في الشرع مايعارضها ولا مايشهد بإلغائها ، مع أنه لابحث له في الأدلة ولانظر له فيها ، وهل هذا إلا اجتراء على الدين وإقدام على حكم شرعى بغير يقين؟ ، فليس كل مايبدو للعقل أنه مصلحة يدخل في قبيل المصالح المرسلة وتبنى عليه الأحكام ، وإنما هي المصالح التي يتدبرها من هو أهل لتعرف الأحكام من مآخذها حتى يثق بأنه لم يرد في الشريعة شاهد على مراعاتها أو إلغائها .

ولا يقف في سبيل المصالح المرسلة ما أورده بعض الكاتبين من أنه يفضى إلى اختلاف الأحكام باختلاف المواطن والعصور . فإن هذا الاختلاف معدود في محاسن الشريعة . وهو ناحية من النواحي التي روعيت في جعلها الشريعة العامة الباقية . وليس اختلاف الأحكام الناشئ عن مراعاة المصالح المرسلة اختلافًا في أصل الخطاب وإنما جاء من جهة تطبيق أصل عام دائم هو أن المصلحة التي لم يرد دليل على مراعاتها بخصوصها أو إلغائها ، يقضى فيها المجتهد على قدر مايراه فيها من صلاح . فالأحكام المبنية على رعاية المصالح المرسلة تستند إلى أصل تعرّفه المجتهدون

من موارد الشريعة . فكأن الشارع يقول للذين أوتوا العلم : إذا عرض لكم أمر فيه مصلحة ولم تجدوا في الأدلة التي بين أيديكم مايدل على رعايتها بخصوصها أو إلغائها ، فزنوا تلك المصلحة بعقولكم الراسخة في فهم المقصود من التشريع ، وفصلوا لها حكما يطابقها .

وقد ادعى بعض أهل العلم من غير المالكية أن الإمام مالكا أفتى بانيًا على قاعدة المصالح المرسلة بجواز قتل ثلث العامة لمصلحة الثلثين ، والمالكية ينكرون نسبة هذه الفتوى إلى الإمام مالك أشد الإنكار ويقولون: إنها لم تنقل في كتبهم البتة ، وإنما تكلموا كما تكلم غيرهم في مسألة العدو يضع أمامه الأسرى المسلمين يتترس بهم في الحرب ، فأفتوا بأنه يجوز دفاع العدو بنحو الرمى متى خيف استتصال الأمة ولو أفضى الدفاع إلى قتل أولئك الأسرى من المسلمين .

ونقرأ في ترجمة الشيخ علاء الدين الجمالي أحد فقهاء الحنفية أن السطان سليمًا هم بقتل جماعة خالفوا أمر السلطان في بيع الحرير ، فدخل عليه الشيخ علاء الدين منكرًا عليه قتلهم ، فقال له السلطان : أما يحل قتل ثلث العالم لنظام الباقي! فقال الشيخ علاء الدين : نعم ، ولكن إذا أدى الحال إلى خلل عظيم ، فعفا السلطان عن الجميع .

وقد حقق الباحثون في المصالح المرسلة النظر، وأجروها في أبواب المعاملات، وتجنبوا بها أصول العبادات، لأن المتفقه في علم الشريعة يدرك أن أحكام المعاملات مبنية على رعاية المصالح المدنية التي يتيسر للعقول السليمة متى تلقتها من الشارع ؛ وغاصت في تدبرها من كل جانب ، أن تقف على أسرارها ، وترى خير الحياة في التمسك بها ، وأما العبادات ففيها ما تستبين حكمته ، ويبدو القصد من مشروعيته واضحا ، ومنها ما لم تقف العقول على حكمته الخاصة ، وحسب العقل في الإيمان بحكمة ما كان من هذا القبيل أنه صادر عن قام الدليل القاطع على أنه لا يأمر إلا بخير . ولا يجد في هذا الإيمان حرجا مادامت العبادات على اختلاف ضروبها بريئة عاتنبذه العقول الراجحة ، والفرق بين مالا يقف العقل على مصلحته الخاصة ، وماينبذه لاشتماله على فساد راجح ، لا يخفى إلا على دى نظر سقيم .

ولما كثر في العبادات ماتخفي مصلحته الخاصة ، قالوا : إن أصلها التعبد ، وقصروا الأمر فيها على ماورد عن الشارع الحكيم . ثم إن الشارع حذّر من الزيادة على ماقرره من العبادات ، وسمى مايخترع بقصد القربة بدعة وضلالة . والتصرف في العبادات من طريق المصالح المرسلة يفتح باب البدع ويد خل بالناس في ضلال بعيد .

فلا نزاع في بطلان اختراع عبادات ذات أوضاع لم يرد بها كتاب أو سنة ، بدعوى أن فيها مصالح توافق قصد الشارع فيما وضع من العبادات .

وقد يتصرف الفقهاء في أشياء تتصل بأصل العبادة ، وينظرون البها من ناحية المصالح الملائمة لتلك العبادة ، فيصيبون في الحكم ، ويخطئون ، ومن أمثلة تصرفهم الصحيح أن أذان الجمعة

كان على عهد رسول الله على والخليفتين بعده واحدًا يقام بباب المسجد . ومن الواضح الجلى أن القصد من الأذان الإعلام بدخول وقت الصلاة ، ولما كثر الناس واتسع العمران بالمدينة أقام عثمان يناف الزوراء (١٠) ، وهذا العمل خارج عن البدعة ؛ لأنه تصرف في إحدى وسائل العبادة ، لا في أصل العبادة ، ولأن القصد من الأذان واضح وضوحا لاتحوم عليه ريبة ، وهو إعلام المصلين بدخول الوقت ، وفي الأذان بالزوراء إعلام بدخول الوقت على وجه أكمل ، ولم يكن الباعث على زيادة هذا الأذان وهو كثرة الناس واتساع العمران متحققًا في عهد النبي بيا حتى يقال : إن الشارع لم يعتد بهذه المصلحة ، وأنها ليست من نوع المصالح التي توافق قصده من التشريع .

وقد يتسرع إلى هذه القاعدة من لا يجيد فهمها ، فيفتى بغير حق أو يقضى بغير عدل ، وقد رأيت السلطان سليمًا كيف توهم أن فى قتل جماعة كثيرة خالفوا أمره فى ببع الحرير مصلحة يأذن الشارع بالمحافظة عليها . وظن بعض القضاة أن هذه القاعدة تبيح له أن يقطع أغلة شاهد زور . ليمنعه من الكتابة ، واستشار ابن دقيق العيد فى هذه العقوبة فأنكرها أشد الإنكار . وعدها من المنكرات العظيمة الوقع فى الدين والاسترسال فى أذى المسلمين .

وخاتمة المقال أن رعاية المصالح المرسلة من أهم القواعد التي تأتي بشمر طيب متى تناولها الراسخ في علوم الشريعة ، البصير بتطبيق أصولها .

<sup>(</sup>٥) موضع بالمدينة قرب المسجد .

### الاستحسان

جرى لفظ الاستحسان في عبارات بعض الأئمة على وجه يتوهم منه أن الاستحسان أصل من الأصول التي يُرجع إليها في استنباط الأحكام، وتعرض له علماء الأصول عند بحث الأدلة، ونسبوا الأخذ به إلى بعض الأئمة، ونقلوا إنكاره عن آخرين، واختلفوا في تفسيره، وإليك صفوة ماقيل في هذا الوجه من الاستدلال:

روى محمد بن عبد العزيز العتبى (٧٧) فى كتاب المستخرجة عن أصبغ بن الفرج عن ابن القاسم أن مالكا قال «تسعة أعشار العلم الاستحسان» وقال مالك فى بعض فناويه أستحسن فى كذا أن يكون الحكم كذا ، وقال ابن خويزمنداد (٨٧) وهو من المالكية فى كتابه الجامع لأصول الفقه «وقد عول مالك على الاستحسان وبنى عليه أبوابًا ومسائل من مذهبه»

واستند الحنفية إلى الاستحسان في تقرير كثير من الأحكام ، ويعارضون به القياس ، فيقولون في بعض الأحكام : هذا ما يقتضيه الاستحسان وذاك مايقتضيه القياس .

وعبر الإمام الشافعي بالاستحسان في أحكام بعض الحوادث ، فقال : أستحسن أن تكون المتعة ثلاثين ، وقال : أستحسن أن يؤجل الشفيع ثلاثًا .

وأنكر قوم أن يكون الاستحسان دليلا شرعيّاً ، وشنعوا على القائلين به ، ظنّاً منهم أن استحسان هؤلاء الأثمة من قبيل الرجوع

إلى الرأى دون رعاية دليل شرعى ثابت. والرجوع إلى الرأى المخض في تقرير الأحكام الشرعية لايقول به عامى مسلم فضلا عن إمام بلغ رتبة الاجتهاد أو الترجيح، ومن هنا تصدى علماء الأصول من المالكية والحنفية لتفسير الاستحسان الوارد في عبارات أثمتهم، وبينوا أنه عائد إلى أدلة متفق عليها، أو أدلة معروفة في مذهب المعبر به، وحملوا قول الإمام الشافعي «من استحسن فقد شرع» على معنى الاستحسان الذي لايقوم على رعاية دليل شرعى وكذلك الأثر الذي يسوقه بعض المتجين لصحة القول بالاستحسان وهو «ماراًه المسلمون حسناً فهو عند الله حسن (۵)» إنما يحسمل على أن المراد بالمسلمين ذوو الكفاية لاستنباط الأحكام، فيكون دليل الاحتجاج بالإجماع.

أما المالكية فيقول محققوهم كأبى الوليد الباجى (٧٩) : الاستحسان هو الأخذ بأقوى الدليلين ؛ وكذلك قال ابن خويز منداد : معنى الاستحسان عندنا القول بأقوى الدليلين ، ويضاهى هذا قول الحفيد بن رشد (٨٠) الاستحسان عند مالك هو الجمع بين الأدلة المتعارضة ، ومعنى هذا أن الاستحسان في مذهب مالك ليس بدليل مستقل وإنما هو ترجيح أحد الدليلين على الآخر ، كأن يتعارض في حادثة جزئية قياسان أو يعارض أصلا من الأصول عرف أو مصلحة مرسلة أو سد ذريعة فينظر المجتهد ويرجّح أحد القياسين على الآخر أو يرجّح قاعدة العرف أو المصالح المرسلة أو سد الذريعة على ذلك الأصل المعارض .

<sup>(</sup>ه) هو من قول عبد الله بن مسعود ا وليس بحديث .

ونكتفى بذكر مثال لما تعارض فيه قياسان . ومن هذا المثال يتبين وجوه الترجيح في الأدلة الباقية :

معروف في مذهب مالك ان المتبايعين إذا اختلفا في قدر الثمن أو المبيع كأن يقول البائع بعتك بعشرة . ويقول المشترى إنما بعتنى بستة . فوجه الحكم أن ينظر فيمن قوله أشبه أى أقرب إلى الصدق . فيقضى بقوله مع اليمين . فإن كان المبيع يساوى عشرة ، ترجح قول البائع ، وإن كان يساوى ستة ترجّح قول المشترى .

ومعروف في المذهب أيضًا أن المودع (بكسر الدال) والمودع (بفتحها) أو المعير والمستعير ، إذا اختلفا في الشيء المودع أو المعار ، كان القول للمودع أو المستعير ، لأن كلا منهما أمين على ما تسلمه .

وجرت بين الفقهاء حادثة اختلاف المتراهنين . كأن يخرج المرتهن رهنًا فيقول الراهن رهنتك ماهو أفضل منه . ويقول المرتهن بل هو رهنك . وقد تجاذب هذه الحادثة قياسان القياس على اختلاف المتبايعين ، وهذا يقتضى أن يكون القول قول الراهن إن أشبه ، أى صدقه شاهد حال ، كأن يرهنه رهنا بألف فيخرج المرتهن رهنًا يساوى مائة ، وهذا ماذهب إليه أصبغ بن الفرج . والقياس على المودع والمستعير ، وهذا يقتضى أن يكون القول للمرتهن وإن لم يخرج إلا مايساوى درهما ، وهذا ماذهب إليه أشهب البه أشهب المدهب المده

وقياس اختلاف المتراهنين على اختلاف المعير والمستعير أو المودع

والمودع أجلى من قياسه على اختلاف المتبايعين ، لأن المرتهن يشبه المودّع أو المستعير في كونه مأمونًا على ما وضع عنده من الرهن ، غير أن قياسه على المتبايعين الذي هو أخفى من قياسه على المودّع أو المستعير قند تقوى بقلة الأمانة في الناس ، وبأن الراهن سلم الرهن إلى المرتهن عن احتياج إلى الدين ، أما المودع والمعير فإنما سلم الوديعة أو العارية عن اختيار محض .

فيصح أن يقال إن قول أشهب مبنى على القياس ، وقول أصبغ مبنى على الاستحسان ، كما قال ابن رشد في كتاب البيان : قول أشهب إغراق في القياس ، وقول أصبغ استحسان وهو أظهر .

وهذه العبارة من العلامة ابن رشد تريك كيف يطلقون الاستحسان ويريدون منه القياس الخفي المعارض للقياس الجلي.

وأما الحنفية ، فيقولون : الاستحسان ترك القياس الجلى بدليل أقوى منه . ويريدون من الدليل الأقوى مايشمل الحديث والإجماع والضرورة والقياس الخفى .

وأمثلة معارضة هذه الأدلة للقياس الجلى مفصلة في كتب أصول الفقه ، ونكتفى بذكر مثال للأخذ بالقياس الخفى المعارض للقياس الجلى ، وهو أنهم قالوا سؤر (٨١) السباع من الطيور يتبادر إلى الذهن قياسه على سؤر سباع البهائم في الحكم بنجاسته . لاشتراك سباع الطيور وسباع البهائم في نجاسة اللعاب ، لتولده من لحم حرام ، وهذا هو القياس الجلى . ولكن سباع الطيور تشرب الماء بمنقارها ومنقارها من عظم جاف طاهر لارطوبة فيه ، فلا يخشى

تنجس الماء بملاقاته ، فيصح أن يقاس سؤرها على سؤر طاهر اللعاب كالآدمى ومايؤكل من الأنعام ، لعدم ملاقاة الماء للرطوبة التي يلاقيها من ألسنة السباع من البهائم ، وهذا هو القياس الخفي .

وإذا كان الاستحسان ترجيح أحد الدليلين المتعارضين فيما يتراءى للمجتهد أو النظر لا ينبغى أن يجرى في صحته اختلاف بين أهل العلم .

وهو بهذا المعنى شاهد على دقة أنظار علماء الشريعة إذ كانوا لاينساقون في تقرير الأحكام إلى مايتبادر لهم في الاستدلال إلا بعد النظر في الواقعة من جميع وجوهها

ومن فسر الاستحسان بدليل يقذفه الله في قلب المجتهد تقصر عنه عبارته فقد فسره بما تتضافر أصول الشريعة على إسقاطه وإخراجه من دائرتها . ومن هذا الذي وصل إلى رتبة استنباط الأحكام ولايستطيع أن يعرب عما في ضميره ويدل على ماخطر له من المعانى! ثم إن قبول مثل هذا الذي ينقدح في النفس وتعجز اللسان عن بيانه وعده في أدلة الأحكام يفتح لأصحاب الأهواء بابًا يخرجون منه إلى مايشاءون من الابتداع في الدين والعبث بأحكامه .

### هوامش التحقيق

خدمة لقارئ هذه الدراسة - عن دالشريعة الإسلامية» - قدمنا لها هذه الخدمة التحقيقية ، التي ترجمت - في إيجاز - للأعلام التي ذكرت فيها - ترجمة تحدد موقع العلم في ميدان العلم ، وموقعه من التاريخ - . . كما تخرّج الآيات القرآنية والأحاديث النبوية التي وقع الاستشهاد بها في هذه الدراسة . . وهي خدمة خلت منها الدراسة الأصلية لأن مؤلفها - المغفور له شيخ الإسلام محمد الخضر حسين - قد كتبها أولا في صورة مقالات ، ولأنه - ثانيا - كان يكتب لقارئ متخصص . . لذلك ، آثرنا - كي يستفيد جمهور القراء من هذه الدراسة الأصولية - أن نخدمها - خدمة للقارئ - بهذا الحد الضروري من التعليقات .

- (۱) الغزالى ، حجة الإسلام ، أبو حامد (٤٥٠ ٥٠٥ هـ ١٠٥٨ ١٠١١ ١١١١م) فيلسوف ومتصوف وأصولى وفقيه ، كانت إبداعاته ظاهرة إحيائيه للفكر الإسلامي في مختلف ميادين العلوم الدينية .
- (۲) ابن العربى (القاضى) محمد بن عبد الله بن محمد المعافرى (۲۸ ۱۹۶۵ هـ ۱۰۷۱ ۱۱٤۸م) مجتهد ، وحافظ ، وأديب .
- (٣) مقاتل بن سليمان (١٥٠ هـ ٧٦٧ م) من أعلام المفسرين
   وأوائل الذين ألفوا في علوم القرآن الكريم .
- (٤) ابن دقیق العید ، موسی بن علی بن وهب بن مطیع القشیری (٦٤١ - ٦٨٥ هـ ١٢٤٤ - ١٢٨٦م) فقیه مجتهد ، وأحد أبرز

- علماء العصر الذي عاش فيه .
- (٥) أحسم بن حنبل (١٦٤ ٢٤١ هـ ٧٨٠ ٨٥٥ م) رأس المذهب الحنبلي في الفقه ، وإمام السلفية ، وصاحب المسند .
- (٦) ابن قيم الجوزية ، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أبى
   بكر (٦٩١ ٧٥١ هـ ١٢٩٢ ١٣٥٠م) تلميذ ابن تيمية ،
   ومن أبرز الذين طوروا الفكر السلفى .
- (٧) أبو عبيد القاسم بن سلام (١٥٧ ٢٢٤ هـ ٢٧٤ ٨٣٧م)
   صاحب المؤلفات الشهيرة في علوم القرآن والسنة واللغة والفقه والأموال .
- (۸) الشاطبي ، إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمى (۷۹۰ هـ
  ۱۳۸۸م) أصولي ، وحافظ ، جاء كتابه (المواقفات) تقعيدا
  وتأسيسا لفن التأليف في مقاصد الشريعة الإسلامية .
- (٩) هشام بن عبيد الله الرازى -٢٠١ هـ ٢٠١م) من فقهاء الأحناف ، اخذ عن أبي يوسف ومحمد ، صاحبي أبي حنفة .
- (۱۰) عطاء بن رباح (۲۷ ۱۱۶ هـ ۱۹۶۷ ۲۳۷م) من أجلاء فقهاء التابعين ، ولد باليمن ، ونشأ بمكة وصار مفتى مكة ومحدّثها .
- (۱۱) سفيان بن عيينة بن ميمون الهلالي (۱۰۷ ۱۹۸ هـ ۷۲۰ - ۸۱۶م) فقيه ، واسع العلم ، وحافظ ، ولد بالكوفة ، وسكن مكة ، وأصبح محدّثها .

- (١٢) سعيد بن أبي عروبة بن مهران (١٥٦ هـ ٧٧٧م) إمام البصرة ، وأحفظ أهل زمانه للحديث .
- (١٣) أبو إسحق الإسفراييني إبراهيم بن محمد بن إبراهيم بن مهران (١٨) هـ ١٠٢٧م) عالم بالفقه والأصول . كان يلقب بركن الدين . وهو أول من لُقّب من الفقهاء .
- (۱٤) إمام الحرمين ، الجويني ، عبد الملك بن عبد الله (١٩٥ ٢٨٥ هـ ١٠٢٨ ١٠٨٥م) فقيه ، ومتكلم ، من أبرز الذين طوروا المذهب الأشعري .
- (١٥) أبو منصور البغدادي ، عبد القاهر بن طاهر (٢٩) هـ ١٠٣٧ م) من أثمة علماء الأصول ، والمؤرخين للفرق الإسلامية .
- (١٦) ابن الصلاح ، عشمان بن عبد الرحمن (٥٧٧ ٦٤٣ هـ ١١٨١ - ١٢٤٥م) من مشاهير علماء التفسير والحديث والفقه والرجال .
- (۱۷) مالك بن أنس (۹۳ ۱۷۹ هـ ۷۱۲ ۷۹۵م) إمام دار الهجرة ، وصاحب المذهب الفقهي المشهور ، وجامع الموطأ في أحاديث الفقه .
  - (۱۸) أل عمران : ۱۳۰ .
    - (١٩) البقرة: ٢٧٩ .
      - (۲۰) النساء: ۲۳ .
  - (٢١) رواه ابن ماجة والإمام أحمد .
    - (۲۲) رواه البخاري .

- (۲۳) رواه البخاري ومسلم وأبو داود والنسائي .
  - (٢٤) التوبة : ٦٠ .
- (٢٥) رواه البخاري ومسلم وأبو داود والترسذي وابن ماجة ومالك والإمام أحمد .
- (٢٦) الحديث المرفوع هو ما أضيف إلى النبي على قولا أو فعلا عنه ، أي ما أخبر فيه الصحابي عن رسول الله .
- (۲۷) الشافعي ، محمد بن إدريس (۱۵۰ ۲۰۶ هـ ۷۹۷ ۸۲۰ م ۸۲۰ م ۸۲۰ ما ماحب المذهب الفقهي المشهور ، وواضع علم أصول الفقه .
- (۲۸) محمد بن إسحاق بن خزعة السلمى (۲۲۳ ۳۱۱ هـ ۸۳۸ ۹۲۶م) إمام نيسابور في عصره ، مجتهد في الفقه وعالم بالحديث .
- (۲۹) رواه التسرمندي وأبو داود والنسائي والدارمي ومالك والإمام أحمد ...
- (٣٠) عـز الدين بن عـبد السلام (٧٧٥ ٦٦٠ هـ ١١٨١ ٢٠٠) مـز الدين بن عـبد السلام (٢٠٥ ٦٦٠ هـ ١١٨١ ٢٠٠ ما ١٢٦٢ م) سلطان العلماء ، وأبرز قادة الأمة في عصره ، ومن أشهر علماء الأصول .
  - (٣١) رواه البخاري والنسائي -
    - ٠ ٢٨ : أب (٣٢)
    - (٣٣) البقرة : ١٧٩ .
    - (٣٤) الأحزاب : ٣٧ .

- (٣٥) رواه أبو داود والترمذي والنسائي والدرامي وابن ماجة ومالك والإمام أحمد.
  - (٣٦) رواه البخاري ومسلم والنسائي ومالك .
    - (٣٧) رواه الإمام أحمد .
      - (٣٨) الجمعة : ٩.
- (۳۹) رواه البخاري ومسلم وأبو داود والترمذي والنسائي وابن
   ماجة والدارمي ومالك والإمام أحمد .
- (٤٠) إبراهيم بن يزيد النخعى ، أبو عمران (٤٦ ٩٦ هـ ٦٦٦ ٧١٥) فقيه العراق ، وأحد الحفاظ ، ومن أكابر التابعين صلاحا ، وصاحب مذهب فقهي .
- (٤١) الشعبي ، عامر بن شراحيل (١٩ ١٠٣ هـ ٦٤٠ ٧٢١م) من الفقهاء ، وحفاظ الحديث الثقات ، تولى القضاء لعمر بن عبد العزيز .
- (٤٢) المزنى ، إسماعيل بن يحيى بن إسماعيل ، أبو إبراهيم (١٧٥ - ٢٦٤ هـ ٧٩١ - ٨٧٨م) مصرى ، صاحب الشافعي ، كان زاهدا عالما ، قوى الحجة .
- (٤٣) ابن عقيل الحنبلي ، أبو الوفاء البغدادي (٤٣١ -٥١٣ هـ ١٠٤٠ ١٠٤١ م ترك الاعتزال إلى السلفية .
- (٤٤) أبو حنيفة النعمان بن ثابت (٨٠ ١٥٠ هـ ٦٩٩ ٧٦٧ م) أحد الأثمة الأربعة ، وإمام الحنفية ، ورأس مدرسة أهل الرأى بالعراق .

- (٤٥) النظام ، أبو اسحاق ، إبراهيم بن سيار بن هانئ (٢٣١ هـ ١٨٤٥) من أثمة المعتزلة ، والمتبحرين في الفلسفة .
- (٤٦) أبو القاسم عبيد بن عمر ، عبيد الله بن عمر البغدادى (٤٦) أبو القاسم عبيد بن عمر ، عبيد الله بن عمر البغداد ، (٣٠٠ ٣٦٥ هـ ٩١٣ ٩٧٦م) فقيه ، وأصولى ، نشأ ببغداد ، ورحل إلى الأندلس ، وتوفى بها .
- (٤٧) أبو الهذيل العلاف ، محمد بن الهذيل بن عبد الله (١٣٥ ٢٠٥ هـ ٢٣٥ ٨٥٠ م) إمام المعتزلة في عصره .
- (٤٨) أبو سهل ، بشر بن المعتمر البغدادى (٢١٠ هـ ٨٢٥م) فقيه ،
   معتزلى ، من أهل الكوفة ، تنسب إليه طائفة «البشرية» من المعتزلة .
- (٤٩) أبو عبد الرحمن ، بشر بن غياث المرسي (٢١٨ هـ ٢٢٨م) فقيه ، معتزلي ، متفلسف ، أخذ الفقه عن أبي يوسف -صاحب أبي حنيفة .
- (٥٠) داود بن على بن خلف الأصبهاني الظاهري (٢٠١ ٢٧٠ هـ ١٦٨-٨١٦م) أحد الأثمة الجتهدين، ورأس المذهب الظاهري في الفقه.
  - (٥١) الإسراء: ٢٣ .
    - (۲۰) النساء: ۱۰.
- (٥٣) أبو محمد ، على بن أحمد بن حزم الأندلسي ، الظاهرى (٥٣) أبو محمد ، على بن أحمد بن حزم الأندلسية ، ومن (٣٨٤ ٤٥٦ ٤٠٦ م أحد أثمة الظاهرية ، ومن مشاهير علماء الأندلس .

- (02) تقى الدين ، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية (771 77) هـ ٦٦٦ ١٣٦٨ م) فقيه السلفية وفيلسوفها ، وأحد المجددين لذهبها .
  - (٥٥) رواه البخاري والإمام أحمد .
- (٥٦) القرطبى ، محمد بن أحمد بن أبى بكو ، الأندلسى (٥٦) هـ ١٢٧٣م) من كبار المفسرين ، وصاحب «الجامع لأحكام القرآن» .
- (٥٧) الخوارزمى الفقيه ، يوسف بن محمد الخوارزمى (القرن العاشر الهجرى السادس عشر الميلادى) . وفي معجم سركيس أن كتاب الكفاية في شرح الهداية هو لجلال الدين بن شمس الدين الخوارزمي .
  - (٥٨) فاطر : ١٢ .
  - (۹۹) نوح : ۱۹ .
- (٦٠) المازري ، أبو عبد الله محمد بن مسلم بن محمد (٥٣٠ هـ ١١٣٦م) أصولي ، ومتكلم ، وصوفي .
- (٦١) القرافي ، شهاب الدين أحمد بن إدريس (٦٨٤ هـ ١٢٨٥م) من علماء الأصول ، وكبار فقهاء المذهب المالكي .
- (٦٢) عبد المنعم بن الفرس ، أبو محمد عبد المنعم بن محمد بن عبد الرحيم الغرناطي (٥٢٤ ٥٩٧ هـ ١١٣٠ ١٢٠١ م) فقيه ، وأصولي ، ومحدث ، ونحوى ، وأديب .
- (٦٣) أبو عبيد الله بن عتاب لعله : عبد الرحمن بن محمد بن عتاب الأندلسي القرطبي (٤٣٣ - ٥٢٠هـ ١٠٤١ - ١١٢٦م) .

- (٦٤) أبو الوليد بن رشد (الجد) ، محمد بن أحمد بن أحمد بن رشد (١٠٥٠ ٢٠١٥م) من كبار الفقهاء والأصوليين المالكية بالأندلس .
- (٦٥) أبو الأصبغ بن سهل لعله: أبو الأصبغ بن محمد بن سعيد الأندلسي (٢٥٥ ٣٢٠ هـ ٨٦٩ ٩٣٢م) أو: أصبغ بن الفرج بن سعيد بن نافع (٢٢٥ هـ ٨٤٠م) من كبار فقهاء المالكية بمصر.
- (٦٦) القاضى ابن زرب ، محمد بن زرب القرطبي (٣١٧ ٣٨١ مرحد على القاضي (٣١٧ ٣٨١ مردية على المالكية بقرطبة مردية على المالكية بقرطبة مردية المالكية بمردية بمردية المالكية بمردية بمر
  - (٦٧) البقرة : ٢٢٣ .
- (٦٨) ابن السبكي ، تاج الدين السبكى ، عبد الوهاب بن على (٦٧٧ - ٧٧٧هـ ١٣٢٧ - ١٣٧٠م) فقيه ، وأصولى ، ومن مصنفى الطبقات . وصاحب «طبقات الشافعية» .
  - (٦٩) النور: ٣٠.
  - (۷۰) البقرة : ۱۰٤ -
  - (٧١) الأنعام: ١٠٨.
- (٧٢) أبو عشمان ، سعيد بن حسان (٢٣٦ هـ ٨٥٠م) من أهل قرطبة ، كان مولى للأمير الحكم بن هشام .
- (٧٣) ابن نافع الصائغ ، عبد الله (٢٠٦ هـ ٨٢١م) مدنى ، من أصحاب الإمام مالك بن أنس .
- (٧٤) عبد الرحمن بن الحكم بن هشام بن عبد الرحمن الأموى (٧٤) عبد الرحمن بن الحكم بن هشام بن عبد الرحمن الأموى (٧٤) ١٧٦ هـ ٢٣٨ ٢٥٨م) رابع ملوك بني أمية في الأندلس .

- (٧٥) يحيى بن يحيى الليشي (١٥٢ ٢٣٤ هـ ٧٦٩ ٨٤٩ م) عالم الأندلس في عصره ، سمع الموطأ على مالك بن أنس بالمدينة ، وأخذ عن علماء مكة ومصر .
- (٧٦) الشيخ عمر الفاسي أبوجعفر (١١٨٨ هـ ١٧٧٤م) من علماء المالكية بمدينة فاس .
- (٧٧) محمد بن أحمد عبد العزيز العتبى الأندلسي (٢٥٥ هـ ٨٦٩) فقيه ، ومحدث .
- (۷۸) ابن خویز منداد ، محمد بن أحمد عبد الله بن خویز (۳۹۰ هـ ۱۰۰۰م) عراقی ، من الفقهاء والأصولیين ، مالکی المذهب
- (۷۹) أبو الوليد الباجي ، سليمان بن خلف بن سعد (۲۰۳ ٤٠٣) أبو الوليد الباجي ، سليمان بن خلف بن سعد (۲۰۳ ٤٠٣) فقيه مالكي ، وأصولي ، ومتكلم ، ومحدث ، ومقسر ، وأديب .
- (۸۰) ابن رشد (الحفيد) محمد بن أحمد بن محمد بن رشد (۸۰) ابن رشد (الحفيد) محمد بن أحمد بن محمد بن رشد (۸۰) من أكابر فلاسفة الإسلام، وفقهاء المالكية، وقاضى قضاة قرطبة، والشارح الأكبر لأعمال أرسطو.
- (٨١) أبو عمرو أشهب بن عبد العزيز بن داود القيسى (١٤٥ ٢٠٤ ٢٠٤ هـ ٧٦٢ ٢٠١م) صاحب الإمام مالك ، وفقيه الديار المصرية في عصره .
- (٨٢) السؤر من الماء والطعام البقية تبقى في الكوب أو الإناء.
   بعد الشرب والأكل .

# صدرمن سلسلة (في التنوير الأسلامي)

| د . محمد عمارة      | ١ - الصحوة الإسلامية في عيون غربية .           |
|---------------------|------------------------------------------------|
| د . محمد عمارة      | ٢ - الغرب والاسلام .                           |
| د . محمد عمارة      | ٣ - ابو حيان التوحيدي .                        |
| د . سيد دسوقي       | ٤ - دراسة قرأنية في فقة التجدد الحضاري .       |
| د . محمد عمارة      | ٥ - ابن رشد بين الغرب والاسلام .               |
| د . محمد عمارة      | ٦ - الانتماء الثقافي                           |
| د . زينب عبد العزيز | ٧ - تنصير العالم .                             |
| د . محمد عمارة      | ٨ - التعددية الرؤية الإسلامية والتحديات .      |
| د . محمد عمارة      | ٩ - صراع القيم بين الغرب والإسلام .            |
| د . محمد عمارة      | ١٠ - د . يوسف القرضاوي : المدرسة الفكرية .     |
|                     | والمشروع الفكري                                |
| د . سید دسوقی       | ١١ - تأملات في التفسير الحضاري للقرآن الكريم . |
| د . محمد عمارة      | ١٢ - عندما دخلت مصر في دين الله .              |
| د . محمد عمارة      | ١٣ - الحركات الإسلامية رؤية نقدية .            |
| د . محمد عمارة      | ١٤ - المنهاج العقلي .                          |
| د . محمد عمارة      | ١٥ - النموذج الثقافي .                         |
| د . صلاح الصاوي     | ١٦ - منهجية التغيير بين النظرية والتطبيق .     |
| د . محمد عمارة      | ١٧ - تجديد الدنيا بتجديد الدين                 |
| د . محمد عمارة      |                                                |
|                     | اخْديثة .                                      |
| د . محمد عمارة      | ١٩ - نقض كتاب الاسلام وأصول الحكم .            |
| د . محمد عمارة      | ٢٠ – التقدم والاصلاح بالتنوير الغربي .         |
|                     |                                                |

د . عبد الوهاب المسيري ٢١ - فكر حركة الأستنارة . . وتناقضاته . ٢٢ - حرية الشعبير في الغوب من سلمان د. شريف عبد العظيم رشدي إلى روجية جارودي .

٢٣ - أسلامية الصراع حول القدس وفلسطين . د . محمد عمارة ٢٤ - الحضارات العالمية تدافع؟ . . أم صواع . د . محمد عمارة ٢٥ - التنمية الأجتماعية بالغرب ؟ ... أم د عادل حسين بالأسلام؟؟

> ٢٦ - الحملة الفرنسية في الميزان . ٧٧ - الإسلام في عيون غربية . . دراسات سويسرية ٢٨ - الأقليات الدينية والقومية تنوع ووحدة . . أم تفتيت واختراق .

٢٩ - ميراث المرأة وقضية المساواة . ٣٠ - نفقة المرأة وقضية المساواة .

٣١ - الدين والتراث والحداثة والتنمية والحرية

٣٢ - مخاطر العولمة على الهوية الثقافية

٣٣ - الغناء والموسيقي حلال . . أم حرام ؟؟ ٣٤ - صورة العرب في أمويكا .

٣٥ - هل المسلمون أمه واحده ؟؟

٣٦ - السنة والبدعة .

٣٧ - الشريعة الإسلامية صالحة لكل زمان ومكان . تقديم وتحقيق د محمد عماره

٣٨ - قضية المرأه بين التحرير والتمركز حول الأنثى . . د . عبد الوهاب المسيري

د . محمد عمارة ترجمة ا . ثابت عيد

د . محمد عمارة

د . صلاح الدين سلطان . د . صلاح الدين سلطان .

د . محمد خاتمي

د . محمد عمارة

د . محمد عمارة ترجمة وتعليق ا . ثابت عيد

د . محمد عمارة

تقديم وتحقيق د محمد عماره

## الفهرس

| صفحة |                                           |
|------|-------------------------------------------|
| ٣    | تقديم بقلم الدكتور محمد عمارة             |
| 17   | الشريعة الإسلامية صالحة لكل زمان ومكان    |
| 17   | تمهيد                                     |
| 14   | الاجتهاد في أحكام الشريعة                 |
| ١ ٤  | - شرائط الاجتهاد                          |
| 7 8  | بناء الشريعة على حفظ المصالح ودرء المفاسد |
| 47   | الأصول النظرية الشرعية                    |
| **   | – القياس                                  |
| ٤٤   | - الاستصحاب                               |
| ٥١   | - مراعاة العرف                            |
| 7.   | - سد الذرائع                              |
| ٧٠   | - المصالح المرسلة                         |
| V٩   | - الاستحسان                               |
| ٨٤   | هوامش التحقيق                             |
|      |                                           |



### إلى القارئ العزيز . .

#### في هذه السلسلة الجديدة:

إذا كان «التنوير الغربي» هو تنوير علماني ، يستبدل العقل بالدين ، ويقيم قطيعة مع التراث . .

فإن «التنوير الإسلامي» هو تنوير إلهي ، لأن الله والقرآن والرسول صلى الله عليه وسلم : أنوار ، تصنع للمسلم تنويرا إسلاميا متميزا .

ولتقديم هذا التنوير الإسلامي للقراء ، تصدر هذه السلمة ، التي يسهم فيها أعلام التجديد الإسلامي المعاصر:

- د . محمد عمارة (المستشار طارق البشرى)
- د . حسن الشافعي
   د . محمد سليم العوا
- ١ . فـهـمي هويـــدي د . جمال الديــن عطية
- د . سيد دسوقى د . كمال الدين إمام
- 🔹 د . عبدالوهاب المسيرى 🔹 د . شريف عبدالعظيم
- د . عـادل حــسين د . صلاح الدين سلطان

وغيرهم من المفكرين الإسلاميين ... إنه مشروع طموح ، لإنارة العقل بأنوار الإسلام . الناشي

